ن محمد السويدي

مقدمة في مقدمة والمراكزي

تعليل سوسيولوچي لأهم مظاهرالتغيير في المجتمع لجزائري المعاصر

ومان المطبهمات المامعية

🗆 د . محمد السويدي 🗆

# مقدمة فى دراسة المجتمع الجزائري دراسة المجتمع المجتمع المجتمع المجتمع المعاصر المعاصر المعاصر

حيوان المطبوعات الجامعية الساحة المركزية . بن عكنون - الجزائر

، دبوان المطبوعات أبجامعية: ٥٦ - ٥٥

Codification :  $4 \cdot 03 \cdot 2172$ 

### المقدمية

الموضوعات التى تناولتها فصول هذا الكتاب نشرت خلال فترة امتدت من سنة 1972 إلى سنة 1984 ، أى على مدى اثنتى عشرة سنة ، نشر أغلبها فى صحيفة « المجاهد » اللسان المركزى لحزب جبهة التحرير الوطنى ، والبعض منها فى مجلة « الثقافة » ، فى حين قدمت مادة بعض الفصول كبحوث فى ملتقيات علمية دولية وعربية أو وطنية ... ، وإن كانت قد تعرضت لموضوعات شتى ، فإنه يجمعها هدف واحد ... هو تركيزها على قضايا تمس المجتمع الجزائرى ... ، منها ما هو سياسى ، ومنها ما هو ثقافى ، ومنها ما هو ديموغرافى ، ومنها ما هو ريفى ، ومنها ما يمس ظاهرة البداوة ... وغيرها ، موضوعات سايرت سياسات التنمية والتخطيط فى المجتمع الجزائرى منذ الاستقلال ، وعالجت بعض مظاهر التغير فيه ، وهى فى مجموعها المجتمع الجزائرى منذ الاستقلل ، وعالجت بعض مظاهر التغير فيه ، وهى فى مجموعها انتباه طلبتنا لإعطاء مزيد من الاهتام للقضايا ذات الطابع السوسيولوجي ، خصوصا تلك التي كانت نتيجة لمخططات التنمية ... ، فمست البناء الكلى للمجتمع الجزائرى ، أو الشباب ، والانحراف ، والضبط الاجتاعى ، والثقافة ، والتصنيع ، والتحديث ، والتحضر ، والإسكان المخطط ، وتوطين البدو ... إلخ .

بدأ الكتاب بالثورة الجزائرية كمتغير أساسى فى المجتمع الجزائرى ... ، على اعتبار أن الثورة من أهم عوامل التغير الاجتماعى ، ذلك أن التغير هو لب الثورة وجوهرها ، لأنه ينبع من ذات الجماعة التى تستشعر الحاجة إلى الثورة ، فيكون تعبيراً عن إرادة أفرادها ، معتمدا على إمكانياتهم وطاقاتهم الذاتية ، مستوعبا حاجاتهم ومشكلاتهم ، هادفا إلى تحقيق آمالهم فى مستقبل أفضل .

كما أنه تغير سريع ، لأنه يتجاوز – وقد يحطم – الحواجز الاجتماعية من أجل بناء مجتمع جديد على أسس جديدة ... خلال جيل واحد على الأكثر ، وفي عدد قليل من السنوات ، ومن ذلك الثورة الجزائرية ... التي لم تحقق الاستقلال السياسي فحسب ، وإنما وضعت أسس حياة اجتماعية جديدة بمختلف جوانبها السياسية والاقتصادية والفكرية – الثقافية .

حاول الكتاب أن يربط – فى أغلب الأحيان – بين الثورة والمراحل السابقة عليها ... على أساس أن الربط بين الثورة الجزائرية وما قبلها يعتبر من ضرورات الدراسة الموضوعية التى توضح لنا مسارات التغير ، كا توضح لنا الأسباب الكامنة وراء هذا التغير ، فضلا عن وسيلة تقويم الأعمال الثورية ، ومعرفة الصعوبات التى تعترض مسار الثورة ، وحركة المد والجزر التى قد تتعرض لها الحركة الجديدة للمجتمع ، والوسائل التي يستخدمها فى تحقيق هذه الحركة .

كا حاول أن يتجاوز المفهوم التقليدى « للثورة الجزائرية » الذى يجمد فاعليتها عند « العمل العسكرى » لتحقيق الاستقلال السياسى ، حيث ربط بين مختلف مظاهر التغير وفاعلية الثورة الجزائرية لم تقف عند تاريخ ( 5 جوليت 1962 ) ، وإنما حملت في طياتها تحوّلا حاسما وبعيد المدى في النظام السياسى والنظام الاقتصادى وفي العلاقات الاجتماعية ، وفي البناء الفكرى للمجتمع الجزائرى ، يسندها في ذلك تخطيط ... موجه بفلسفة اجتماعية (أيديولوجية) تستوعب تاريخ الشعب الجزائرى وحاضره ، من أجل وضع قواعد متينة لمستقبله .

وهكذا اعتبرت هذه الدراسة الثورة الجزائرية كمتغير أساسى ، ومن ثم عالجت الشخصية والثقافة والشباب ، وظواهر الهجرة والتحضر والتحديث ، وسياسات تنمية الريف والبادية ... وغيرها ، كمتغيرات تأثرت – إلى حد كبير – بإنجازات الثورة ، فمسها التغير ، بما فيه من إيجابيات عميقة ، وبما يحمله من سلبيات عارضة ... ، وهذه طبيعة التغير ... طبيعة الثورة .

الدار البيضاء في : 1984/10/01

د . محمد السويدى

□ الفصل الأول □

الثورة الجزائرية وبناء المجتمع الجديد

# أولا: جبهة التحرير الوطني وبناء الدولة الجزائرية الحديثة:

### أ ) التكامل بين جبهة التحرير وجيش التحرير :

لايختلف اثنان على أن جبهة التحرير الوطنى ، مرت بظروف وملابسات فى بداية نشأتها ، ما كان غيرها ليقوى على الصمود ويتجاوزها فى فترة وجيزة من مرحلة التكوين ، إلى مرحلة الإنجاز والتنظيم المحكم لصفوفها . وفى الوقت نفسه استقطاب جميع فئات الشعب الجزائرى : سياسيه ، ومثقفيه وعماله وفلاحيه ، وشبابه ونسائه ... وذلك كله من أجل تحقيق الاستقلال ، وتخليص البلاد من سيطرة الحكم الأجنبى الاستيطانى .

وإذا كانت جبهة التحرير وليدة الثورة ، وكمنظمة سياسية — حربية ، يقوم نظامها على أسس متينة ، فإنها من جهة أخرى تمثل جميع فعات الشعب الجزائرى الثائر ، والذى نبذ جميع الحلول السلمية ( المبتورة ) التى كانت تلوح بها بعض الأحزاب السياسية ، فى الربع الثانى من القرن العشرين . ولهذا جاء فى أحد بيانات جبهة التحرير الوطنى ، بعد نشأتها : ... نعد العدة للكفاح والنضال ضد الاستعمار من أجل الحرية والاستقلال ، وعندما نقول إن الشعب الجزائرى قد هب عن بكرة أبيه ليكافح الاستعمار ، فإننا نقول ذلك لأن الثورة القومية لم تقف عند طريق حزب سياسي أو فعة قليلة معينة ، ولكن جبهة التحرير الوطنى تكونت منذ بزغت شمس الثورة الكبرى ، ومن كافة أفراد الشعب بأكمله بصرف النظر عن اختلاف ميولهم وطبائعهم ، وأن جبهة التحرير التى يساندها الشعب ويعاضدها ، قد أصبحت السلطة العلبا فى البلاد .

ولو عدنا قليلا إلى الوراء ، إلى فترة الثورة المسلحة ، وألقينا نظرة على تنظيم جبه التحرير وجيش التحرير ، لوجدنا تكاملا على درجة كبيرة بين القادة العسكريين والسياسيين وبين مختلف الوظائف التي يؤدونها ، وذلك من خلال تطبيق الجبهة لقوانينها على جهازيها السياسي والعسكرى على حد سواء .

وإذاكانت مهمة جنود جيش التحرير هي القتال وجها لوجه مع العدو ، فإن المسئولين السياسيين تتعدى مهماتهم إلى إعداد الميدان للعمليات الحربية عن طريق الدعاية والنشاط الإعلامي ، وإلى إقامة إدارات وتنظيمات محلية تهتم بالقضايا غير العسكرية ، سواء أثناء إقامة الجيش في منطقة معينة أم عند اتخاذه من مكان ما قاعدة دائمة له . وكما قال أحد الكتاب الغربيين في تلك الفترة :

• ... كان المجهود الأساسى للجبهة داخل هذا المحيط هو إقامة دولة داخل دولة ، تقوم للجزائريين سرا ، أو علنا فى المناطق المحررة ، بكل الوظائف التى كانت تقوم بها الإدارة الفرنسية من قبل .. » .

### ب ) العمل السياسي وبناء الدولة:

ويبرز دور جبهة التحرير الوطنى فى الميدان الاجتماعى ، وعلى مستوى القاعدة الشعبية ، وذلك من خلال المهام الموكلة إلى المحافظين السياسيين ، كالعمل على تشكيل وتنظيم الحلايا الشعبية فى كل قرية ، وكما أن جبهة التحرير ترفض ، تقديس الفرد ، فى قمة القيادة ، فإن القيادة فى القاعدة جماعية أيضا ، والوظائف الرئيسية لهذه القاعدة عليها أن تنشىء روابط وثيقة بين قوات الثورة وبقية الشرائح الشعبية ، كما تعمل على تعبئة المنطقة للحرب ، وفى الوقت نفسه تقوم بتلبية كل الاحتياجات المحلية ، وتتجسد ديموقراطية التنظيمات الشعبية فى أنها تقوم على الانتخاب ، ويرأسها مناضل مسئول عن الشؤون المدنية ، يقوم بمهمة رفع الشكاوى المحلية للسلطات العليا ، مع ملاحظة أن كل الشعبى .

وهناك مهام أخرى يقوم بها مناضلون حسب التخصصات التى تحددها لهم جبهة التحرير الوطنى ، وتعتبر إلى حد كبير ذات طابع مدنى – اجتهاعى فهناك المسئول عن شؤون الشرطة والأمن ، من حقه أن يستدعى الشرطة العسكرية إذا دعت الضرورة ، ويوجه بعض الأعمال الحيوية فى القرية مثل توزيع المياه وتنظيم الدفاع السلبى ضد سلطات الاحتلال ، وهو الذى ينقل الأخبار فورا إلى الجبهة ، ويقوم بالعمل على إخفاء

الفدائيين وجنود جيش التحرير في القرية عند الضرورة ، كما يسهر على انعقاد الاجتماعات داخل حدود المنطقة ، كما يوجد مسئول عن الشؤون المالية ، وآخر عن التموين والإمدادات ، وهي الاختصاصات التي تقتضيها الظروف العسكرية والمدنية في تلك المرحلة من الكفاح .

وهكذا تركزت معظم جهود جبهة التحرير الوطنى ، خلال السنوات الأولى من الثورة ، فى تنظيم القتال واستقطاب القاعدة العريضة من الشعب الجزائرى وتنظيمها ، وإن لم تتوان لحظة واحدة عن تأكيدها على الأهداف السياسية الكبرى منذ البداية ، وهى الاستقلال الكامل ، ولكن بعد أن ثبتت أقدامها فى الميدان العسكرى ، أصبح من الضرورى تقوية الجبهة فى الميدان السياسى ، وذلك بالعمل على تحقيق مبدأين أساسيين :

1 ) إقامة تشكيلات سياسية وإدارية تكون نواة للدولة الجزائرية الفتية بعد الاستقلال .

2) وضع أيديولوجية سياسية واضحة تشمل القضايا الداخلية والخارجية ، والتى تمثل
 فكر جبهة التحرير في الحاضر والمستقبل .

ولأجل هذا ، انعقد مؤتمر وادى الصومام على أرض الجزائر ، بين طلقات الرصاص ودوى المدافع ، وذلك يوم ( 20 أوت 1955 ) . وكان من أهم مقرراته إنشاء مجلس وطنى يتكون من 24 عضوا ، نصفهم أعضاء دائمون ، والنصف الآخر أعضاء احتياطيون . والمقصود من هذا المجلس هو إعطاء جبهة التحرير الصفة النيابية في وقت لم يكن من المتيسر فيه إجراء انتخابات في الجزائر ، وقد رفع بعد ذلك عدد أعضاء المجلس المذكور إلى ( 54 عضوا ) . ثم إلى ( 72 عضوا ) قبيل الاستقلال . وللمجلس الرأى النهائي في مسألة وقف إطلاق النار ولا بد من أن يصدر قراره في هذا الصدد بأغلبية ( أربعة أخماس الأصوات ) مع عدم جواز الامتناع عن التصويت .

كما تم تنظيم جيش التحرير أثناء مؤتمر وادى الصومام . فتم وضع الرتب ، ومرتبات

جنود وضباط الجيش . بالإضافة إلى تحديد الإعانات المخصصة لأرامل الشهداء وأبنائهم .

ومن جهة أخرى رأى المؤتمر أن يخلع على جبهة التحرير صفة إدارية اجتماعية ، إلى جانب صفتها العسكرية والسياسية . فقرر إنشاء دوائر للفصل فى القضايا بين المواطنين ، ومن الطبيعي أن يكون الالتجاء إلى هذه المحاكم اختياريا ، ومع ذلك فقد انصرف المواطنون فى كثير من مناطق الجزائر عن قضاة المصالحات الفرنسيين ، إلى التقاضى وحل مشكلاتهم أمام قضاة جبهة التحرير .

لقد أفادت هذه التنظيمات في إيجاد قاعدة شعبية للجبهة ، لذلك توسعت في إثبات وجودها خصوصا بعد إقامتها لعدد من المنظمات الجماهيرية فقد أنشأت الاتحاد العام للعمال الجزائريين سنة 1956 الذي استقطب أعداداً كبيرة من العمال الجزائريين المنخرطين في عدد من التنظيمات النقابية الفرنسية آنذاك . كذلك كونت الجبهة اتحاد الطلاب الجزائريين . وقد اشترك هؤلاء مع العمال في تمويل جبهة التحرير . كما أصدرت الجبهة ، في الوقت نفسه ، مجلة (صحيفة) عربية أسبوعية تمثل لسان حالها ، هي صحيفة ( المجاهد ) .

وهكذا تمكنت جبهة التحرير ، وفى وقت قصير ، من إقامة نواة لدولة متكاملة على أرض الوطن ، وظلت مبادؤها ثابتة حتى تحقيق الاستقلال .

# ج) وأصبح الحلم حقيقة:

إن مسيرة الثورة الجزائرية ، كانت ولاتزال ، مسيرة طويلة وشاقة ، ذلك أن المرحلة الأولى من الثورة المتمثلة في حرب التحرير ، انتهت بانتصار ساحق ، حيث عادت الأرض ( تلّها وصحراؤها ) دون التنازل عن شبر واحد منها ، وهو الهدف الرئيسي لجبهة التحرير الوطني .

ثم بدأت مرحلة جديدة فى حياة الثورة ، هى مرحلة البناء ... بناء الدولة الجزائرية الحديثة عن طريق إيجاد مؤسسات اقتصادية وثقافية وسياسية تتناسب وثقل مخلفات العهد الاستعمارى . كما تتناسب وتطلعات ومطامح القاعدة العريضة من الشعب الجزائرى .

ولهذا كان لا بد ، لكى تعطى الثورة الجزائرية للاستقلال السياسى محتواه الحقيقى ، أن تخوض معركة التأميمات ، وهى المعركة التى قامت على استرجاع ثروات البلاد ، وذلك بهدف بناء اقتصاد قوى ومستقل متحرر من أى تبعية ، ولم تمض إلا فترة قصيرة حتى ظهرت مداخن الثورة الصناعية تتحدى 132 سنة من الاحتلال والاستنزاف لخيرات وثروات الجزائر .

وفى سنوات قليلة ، أصبح الحلم حقيقة ، وتعددت الشركات الوطنية ذات الأهداف الاقتصادية ، كما بدأ تطبيق سياسة التوازن الجهوى بين مختلف مناطق البلاد .

وبعد هذه المرحلة من البناء الاقتصادى ، كان لا بد من إضفاء المحتوى الديموقراطى على المؤسسات الاشتراكية ، ثم المؤسسات الاشتراكية ، ثم القانون المؤسسات العامل الذى يعتبر ضماناً للإنسان العامل في جزائر الثورة .

وإلى جانب معركة البناء الاقتصادى هذه ، لم تهمل الثورة بناء الإنسان الجزائرى عقليا وثقافيا ، فأعطت الأولوية للتعليم والتكوين ، حيث تمكن أكثر من خمس الشعب الجزائرى من الالتحاق بالمدارس والمعاهد والجامعات ، دون إهمال لمبدأ التعريب لأنه « ضمان لوحدة الأمة الجزائرية واختيار استراتيجي من اختيارات الثورة الجزائرية » .

بعد كل هذا ، أصبح من الضرورى إيجاد بناء فكرى يجمع كل هذه القوى والمبادىء على أساس برنامج عمل واضح يجد قاعدته فى مواثيق الثورة الجزائرية وهى المواثيق التى صدرت منذ اندلاع ثورة التحرير وحتى الآن ، وتمثل فى مجموعها سلسلة مترابطة الحلقات ، انصهرت فى آخر الأمر فى المبادىء التي تضمنها ( الميثاق الوطنى ) الذى يعتبر تتويجا لإنجازات الثورة الجزائرية بقيادة جبهة التحرير الوطنى منذ الاستقلال ومنطلقا

طموحا نحو آفاق المستقبل ووثيقة تاريخية ، طورتها مختلف فثات الشعب الجزائرى .

# ثانيا : جيش التحرير الوطنى من التنظيم الإدارى إلى التطبيق الميدانى أ ) ملامح البناء السياسي لجيش التحرير :

سبق أن عرفنا أن الثورة الجزائرية قامت على تكامل متين بين القيادة العسكرية والسياسية ، أى بين جبهة التحرير وجيش التحرير ، فعلى منتويات جيش التحرير يعمل المحافظون السياسيون بحيث يتمتعون بالرتب نفسها التي يتمتع بها رجال جيش التحرير .

لا يقتصر دور المحافظين السياسيين على إعداد الجو للعمليات الحربية بواسطة الدعاية وإعداد الرأى العام بالناحية ، وإنما يتعداه إلى إقامة إدارات على مستوى محلى تهتم بالمشاكل غير العسكرية أثناء إقامة جيش التحرير في منطقة ما ، ونتيجة لهذا التنظيم الدقيق ، برزت ملامح الدولة الجزائرية في إطار الثورة، هذه الدولة التي بدأت بخدمة الجزائريين سرا أو علنا في المناطق المحررة .

إن المحافظ السياسي مسئول عن عقد الجمعيات الشعبية في كل قرية ، وانطلاقا من أن جبهة التحرير ترفض تقديس الفرد في قمة القيادة فإن القيادة في القاعدة تقوم أساسا على نظام جماعي لأن من أهدافها توثيق وتنسيق الروابط بين الثورة والشعب مع العمل على تعبئة المنطقة للعمليات الحربية ، وأن تلبى جميع الاحتياجات المحلية .

يضم التنظيم السياسى المحلى - عموما - عدة اختصاصات ومهام حسب ما تتطلبه الثورة الجزائرية ، فهناك مسئول عن الشؤون المالية وعن تحصيل الضرائب على أساس « القدرة على الدفع » ، وهناك

وهناك موظف آخر مسئول عن الإعلام والدعاية المتمثلة فى نشر أنباء جبهة التحرير وجيش التحرير ، كما يقوم بمهمة رفع الروح المعنوية لأفراد الشعب ، والبحث عن الخونة وتحديد هوياتهم ونشاطاتهم ، ونظرا لأهمية الدور الذى يقوم به هذا الموظف ، فإنه يعتبر المساعد المحلى للمحافظ السياسي داخل المنطقة كلها كما يوجد موظف مسئول عن المواد الغذائية والإمدادات بصورة عامة .

أما الموظف الخامس فمهمته شؤون الشرطة والأمن بحيث تخول له سلطته المحلية استدعاء الشرطة الحربية إذا دعت الضرورة كما يقوم بتنظيم الدفاع السلبى ضد العدو داخل القرية ، وينقل الأخبار بسرعة إلى الجبهة ، بالإضافة إلى أنه يسهر على إخفاء الفدائيين وجنود جيش التحرير في القرية ، كما يدير الاجتماعات التي تعقد داخل حدود المنطقة .

# ب ) هيكل جيش التحرير الوطني :

أما جيش التحرير فيعتبر العمود الفقرى للثورة الجزائرية . إذ بدونه يتجمد أى نشاط سياسى ، ويفرغ من محتواه ، لم يكن جيش التحرير فى الشهور الأولى من اندلاع ثورة أول نوفمبر أكثر من مجموعات منظمة ، كثيرا ما تغير على بعض القوات الفرنسية أو على معسكراتها للحصول على الأسلحة والذخائر ، ولم تحل سنة 1956 حتى أصبح جيش التحرير يتمتع بنظام دقيق بعد أن وضع قواعد تنظيمه فى ( وادى الصومام ) حيث تم تقسيم القطر الجزائرى إلى ست ولايات ، وكل ولاية إلى مناطق ، وكل منطقة إلى أحزاء . وكل مركز لجيش التحرير له قائد سياسى عسكرى وثلاثة مساعدين للعمل العسكرى والسياسى والمخابرات والمواصلات .

وعلى مستوى الولاية يوجد قائد برتبة عقيد . وهي أعلى رتبة عسكرية في جيش التحرير (ثم في الجيش الوطني الشعبي بعدالاستقلال ) .

كما تم تحديد وحدات جيش التحرير ، بحيث تبدأ بالفوج الذى يتكون من أحد عشر جنديا ، وتليه الفرقة التي تضم من اثني عشر إلى خمسة وثلاثين جنديا . فالكتيبة تتكون من مائة وعشرة جنود ، ثم الفيلق ويتكون من ثلاثمائة وخمسين جنديا .

أما مرتبات جنود جيش التحرير فكانت تتراوح بين ألف فرنك قديم (عشرة دنانير) للجندى المتوسط، إلى خمسة آلاف فرنك (خمسون ديناراً) – للعقيد، غير أن كثيرين من جنود جيش التحرير كانوا يتنازلون عن مرتباتهم ولو كانت رمزية، كما أوجد جيش التحرير نظاما دقيقا للمنح العائلية لمساعدة عائلات المعتقلين وضحايا الحرب التحريرية.

نشرت صحيفة « المجاهد » لسان حال جبهة التحرير سنة 1957م بمناسبة فاتح أول نوفمبر ، واصفة جيش التحرير : « إن جيش التحرير الوطنى جيش نظامى ، مسلح على الطريقة الحديثة وسر فاعلية جيش التحرير الوطنى وقوته يكمن فى التأييد الذى لا حد له الذى يمنحه له الشعب » .

ولم تحل سنة 1957 إلا وكان جيش التحرير قد نظم خدماته الصحية بالصيدليات والمستشفيات ، كما نظم خدماته الاجتماعية للضحايا وعائلاتهم ، بالإضافة إلى الدعاية والإعلام والتعليم ، كما أصبح الالتحاق بصفوف جيش التحرير انتقائيا .

إن إحدى شعارات جيش التحرير ، والتي يقوم عليها تنظيمه هي « قواعد النظام العام والقانون العسكري » التي أصبحت مطبقة في جميع الولايات ابتداء من أبريل سنة 1958 م .

وقد فرض القانون الجديد عقوبات للمخالفات البسيطة (السلوك السيىء التشاجر الكسل). والمخالفات الخطيرة (الشرع في القتل \_ فقد السلاح \_ السرقة السكر)، والمخالفات الخطيرة جداً (الفرار \_ التمرد \_ الحيانة \_ المجبن في مواجهة العدو \_ الحيانة الزوجية). وفي الطائفة الأخيرة يقدم الجندي إلى عكمة عسكرية ويمكن أن يمكم عليه بالأعدام.

يعرف الجزء الأول من القانون العسكرى المجاهد بأنه ( المحارب من أجل الحرية ) ، ويحدد واجباته وحقوقه بأنه متطوع طول مدة الحرب على أن يكون قد ه استقر في قلبه حب بلاده » ومخلصا إلى حد تضحيته بحياته من أجل الحرية والدفاع عن الجزائر « ويجب أن يكون » مهتما ومتحمسا للشعب الذي نبت فيه والذي يحارب من أجله ، ه وأن يكون شريفا مخلصا ، كما يجب أن يتخلص من آفة حب النفس ، ويحسن أن يمارس كل مجاهد مبادىء الدين الإسلامي » . إن المجاهد مدين بالاحترام لرئيسه وعلى رئيسه أن يكون مثلا للتضحية والشجاعة والعدل والإخلاص .

# ج ) جيش التحرير في الميدان ( معارك 20 أوت 1955 ) :

لم تمض عشرة شهور على اندلاع النورة الجزائرية حتى صمم الاستعمار على ضربها في بدها ، خصوصا بعد الانتصارات التي أحرزتها على الصعيدين الداخلي المتمثل في تأييد الشعب الجزائري لها والتحاقه بها ، والخارجي المتمثل في تأييد المنظمات الدولية وفي مقدمتها (مؤتمر باندونج) الذي انعقد في الفترة من ( 18 إلى 24 أبريل سنة 1955) ، كما بدأ الكلام في تلك الفترة عن فكرة إدراج القضية الجزائرية في جدول أعمال الأمم المتحدة التي كانت تستعد للانعقاد آنذاك ( سبتمبر سنة 1955) .

فذا كله قامت السلطات الفرنسية بسرعة بتجنيد جميع الأجهزة السياسية والعسكرية لضرب الثورة ، ولإفشال فكرة تدويل القضية الجزائرية ، على أساس أنها « مشكلة داخلية » تخص فرنسا وحدها ، قامت بتجنيد أجهزتها الإعلامية من صحف وإذاعة وغيرها ، لنشر تحقيقات تصف

الوضع في الجزائر بأنه ﴿ هادىء ﴾ وأن الأمور قد رجعت إلى سالف عهدها ، كما ادعت أن الثورة هي من صنع أيد أجنبية ، كما صرح بذلك الوالى العام ( روجيه ليونار ) ، ومرة تقول إن الثوار التونسيين الذين وقع عليهم الضغط من الجيش الفرنسي في تونس هم الذين دخلوا إلى الجزائر ليجدوا متنفسا وأنهم قد استسلموا ، الواحد بعد الآخر ، كما يقول ﴿ جاك شوفاليه ﴾ عميد بلدية الجزائر .

أما على الصعيد العسكرى ، فقد قامت السلطات آنذاك بشن مجموعة من الإجراءات المشددة ، منها عزل المدن الجزائرية عن بعضها ، بحيث يصعب على الجزائرى أن ينتقل بينها ما لم يستخرج رخصة من السلطات العسكرية بالناحية .

ولم يحل تاريخ ( 20 أوت 1955 ) حتى قام جيش التحرير الوطنى بسلسلة منظمة من الهجمات فى وقت واحد وفى أكثر من 14 مدينة وقرية بمنطقة قسنطينة ، ومن أهمها سكيكدة والقل وقالمة ، ونظرا لقوة وشدة هذه العملية ، اتخذ الجيش الفرنسى عددا من الإجراءات القاسية ( القمعية ) بمعاونة سلاح الطيران .

لقد تأكدت جبهة التحرير من الضربة التي وجهها جيش التحرير إلى قوات الاحتلال فصرحت بما يلي : كسرنا قبضة قوات العدو ، وتنفس الناس ، وعادت إليهم الثقة ، بعد أن كسبنا معركة ولاية قسنطينة نهائيا ، وعلى المستوى الوطنى قام الدليل مرة أخرى على أننا نستطيع أن نهز كيان العدو الإدارى والعسكرى ، وأن نجعله في خطر .

وفى شهر سبتمبر من السنة نفسها أصدرت جبهة التحرير نشرة ردت فها على الدعاية الفرنسية التي تقول بأن الجبهة لا تمثل الشعب الجزائرى ، وقد ردت الجبهة على التصريحات التي تدعى أن الثوار هم جماعة من قطاع

الطرق والفارين من العدالة ، فقالت إن 99 ٪ من المجاهدين الجزائريين هم من الفلاحين الشبان الذين لم يدخلوا السجون أبدا ، وأن 8 ٪ سجنوا لأسباب سياسية .

وردا على القول بأن النجاح العسكرى الذى حققته الجبهة خلال معارك ( 20 أوت ) يرجع إلى الشحنات الهائلة من الأسلحة التى تأتى إلى الثوار من الخارج ، كررت الجبهة أنها قد حصلت على أسلحتها من الفرنسيين أنفسهم ، وردا على قول العسكريين الفرنسيين بأن الجبهة كانت مكونة من فدائيين متعطشين لسفك الماء ، وكائنات غير بشرية تجهل كل قوانين الحرب ، أعلنت الجبهة أنها لم تعدم أيا من الأسرى الفرنسيين .

كا ردت جبهة التحرير على مفكرى ومنظرى الاستعمار ، الذين برروا ثورة الجزائريين على الاستعمار الفرنسى بأنها ثورة جوع وبطالة ، فقالت : لقد حملنا السلاح من أجل أن تستعيد الجزائر حريتها واستقلالها ، إننا جزائريون ونريد أن نبقى كذلك لأننا فخورون بذلك ولن يستطيع أى اضطهاد مهما بلغت وحشيته أن يجعلنا فرنسيين ، وإن أى رخاء اجتماعى لن ينسينا حريتنا المفقودة .

# ثالثًا : الثورة الجزائرية بين افتراء الأعداء وصراحة الأصدقاء :

عندما كانت الثورة الجزائرية في مرحلة كفاحها المسلح ضد الاستعمار ، لم يكن هناك إلا أحد موقفين ، لا ثالث لهما : تأييدها ... أو الوقوف ضدها ، ذلك أن ظروف العمل السرى للنشاط السياسي ، وصمود جيش التحرير على أرض المعركة والإرهاب الاستعماري في مقابل كل ذلك ، كان يتطلب أن يكون تأييد الثورة مطلقا بدون قيد أو شرط ... ، إذ عندما يتكلم الدم ، من أجل الحرية ، لا يصبح للتردد ولا للانتقاد أي معنى ... ، ولأن من تردد في الوقت الذي كانت فيه الثورة تنطق بالدم ... يعتبر مناهضا لها ، وهل بعد الدم من كلام ؟ .

# أ) تفسيرات الساسة الفرنسيين:

عندما نشبت الثورة أول نوفمبر 1954 لم تكن الأوضاع السياسية والاجتماعية والاقتصادية قد تحسنت عما كانت عليه أثناء الحرب العالمية الثانية ، فقد بقيت أحوال الشعب الجزائرى تسير من سيىء إلى أسوأ في شتى الجالات .. ، لكن على أن تفسر ثورة أول نوفمبر بأنها كانت نتيجة لتفاعل تلك العوامل .. ، وبصفة خاصة العامل الاقتصادى ، فهو تفسير مرفوض من أساسه ، لأنه ببساطة تفسير ه استعمارى » .

إذ لو تصفحنا الحلول التى وضعها الاستعمار لحل المشكلة الجزائرية بعد اندلاع الثورة ، لأمكن استنتاج اتجاه واحد فى الحل الفرنسى...مؤداه أن ثورة الجزائر إنما قامت لأسباب اجتماعية..من اقتصادية وسياسية وثقافية..هادفين من وراء هذا التفسير إثبات عدم وجود دافع وطنى وراء الثورة الجزائرية ، وبالتالى فإن حل المشكلة الاجتماعية من شأنه أن يزيل أسباب الاضطرابات..، ولا داعى لفتح باب المناقشة فى موضوع الاستقلال ع .

وبناء على هذه الفكرة وما شابهها قامت جميع المشروعات الأولى التى أرادت بها فرنسا مواجهة الثورة ابتداء من مشروع قسنطينة وحتى فكرة الاندماج .

لا شك أن للعامل الاقتصادى أهميته فى ثورة أول نوفمبر ... إذ بعد أن تحول الشعب الجزائرى فى مجموعه إلى شعب كادح ... سهل عليه مهمة العمل الثورى دون أن يخشى على مصالح اقتصادية سوف يفقدها أو يتركها وراءه ... إلا أن الخطأ كل الخطأ هو تفسير اندلاع الثورة الجزائرية فى ضوء العامل الاقتصادى وإهمال العامل الوطنى كأساس فيها ، ذلك أن الدعاية الفرنسية المضادة للثورة الجزائرية ، تركزت فى تلك الفترة على إصدار الوعود الخاصة بتحسين أحوال السكان المعاشية .

فعندما انعقدت الجمعية الوطنية الفرنسية فى ( 12 نوفمبر 1954 ) للنظر فى القضية الجزائرية قال ٥ مونديس فرونس ٤ أثناء المناقشة : ٥ إن روح الإجرام المتأصلة فى حفنة من الرجال يجب أن تقابل بقمع حاسم لا يعرف الهوادة ... لأن هذا الإجراء برىء من الطلم .. وإن المشكلة لا تتعدى أن تكون مسألة اقتصادية واجتماعية » .

وعندما أرادت الكنيسة نفسها أن تتقدم بحلول عملية \_ خلال السنة الأولى من حرب التحرير \_ طالبت فرنسا بأن تواجه مسئولياتها . فتقدم للجزائر حاجتها من العون المالى لتستطيع رفع مستوى معيشة أهلها ، وكأن الكنيسة تدعو بهذا إلى سياسة استعمارية من طراز جديد ، هدفها إحداث انفعال نفسى من شأته أن يؤدى إلى تهدئة الحواطر ضمانا لصيانة المصالح الفرنسية ... ولا شك أن هذه و الحيلة ، كان يمكن أن تكون ذات أثر على بعض الجزائريين ، لكن بعد اندلاع الثورة اندفع تيار الوعى الوطنى الشامل ، ولم تعد تؤثر فيه الوعود .

وفى آخر شهر نوفمبر ( 54 ) شهر اندلاع ثورة التحرير ، أصدرت أسقفية الجزائر بيانا جاء فيه : « ليس فى وسع أحد إلا أن يشفق على ما أصاب هذا الشعب من محن ، فهو يعانى الجوع والحرمان من ضرورات الحياة ، ولاسيما فى ضواحى بعض المدن الكبرى وفى الجهات المعدمة من الجزائر ، وأن الضرورة القصوى \_ كما أعلنا مرارا \_ تقضى

مضاعفة الجهود ومكافحة البؤس والبطالة ، ومعالجة مشكلات الطبقة العاملة لتطمئن إلى أسباب حياتها ، والعمل على رفع مستوى معيشتها » .

أما السيد « فرانسوا ميتيران » وزير الداخلية آنذاك ، فقد فسر اندلاع الثورة الجزائرية بأسباب اجتماعية واقتصادية وسياسية وإدارية .. ، لكنه يرى أن ما أورده من عيوب لا يمثل أدنى مبرر للثورة ، ذلك أن المساوىء — على حد تعبيره — إذا ما تسببت فى قيام حركات تحررية ، بالمحميات ، كانت لهذه الظواهر مبرراتها ، أما فى الجزائر فالأوضاع مختلفة ، إذ أن قيام سكان « مقاطعات — فرنسية » بثورة ، يعتبر خروجا منهم عن الدولة فالثوار الجزائريون هم إذن أعداء للوطن ، ولغة التفاهم الوحيدة معهم فى هذه الحال هى الحرب .

كا لاحظت الكاتبة الفرنسية « جرمين تيليون » وعالمة الأجناس فى كتابها (حقائق عن الجزائر): « .. إن الأمر الذى لا بد منه لحدوث تغيير فى الجزائر يتمثل فى إدخال كل طفل فى التعليم الابتدائى .. وإيجاد عمل للجميع ، وتنشيط التجارة ورفع الأجور ووضع تشريع اجتماعى حديث ، ومنح كل شخص بالغ حق التصويت العام ، ومجمل القول ، كل شيء نتمتع به ولا يتمتع به الجزائريون » .. « ويعتبر إحياء المجتمع الزراعى الجزائري فى نطاق إطاره التقليدي أمرا ممكنا تحقيقه أيضًا ولا يتطلب أكثر من ثلاثة عوامل : المال والأرض غير المأهولة ونخبة من الخبراء .

هكذا فسروا أسباب اندلاع ثورة نوفمبر المجيدة ، وكأن الأمر يتعلق بتوفير قطعة خبز تسد الرمق ، أو بحل مشكلة العمال بإيجاد العمل لهم ، أو برفع أجورهم .. فسروا التصدى للحفاظ على مقومات الشعب الجزائرى وعلى مقومات شخصيته الوطنية بأنه مجرد إحساس بالجوع والحرمان ليس إلا ...!

### ب ) رد جبهة التحرير:

لَكُمْ فَى أُواخِرَ صَيفَ ( 1955 ) وزعت جبهة التحرير الوطنى نشرة بينت فيها ما معلال الأشهر التسعة الأولى من بداية ثورة التحرير ، ومن جملة ما ورد فيها الرد على بعطى الدحايات الفرنسية الموجهة ضد الفكرة التي تقول: إن جبهة التحرير هي

الممثل الوحيد للشعب الجزائري وأن لها وحدها صلاحية التفاوض باسمه كما ردت فيها الجبهة على ادّعاء فرنسا بأن الجبهة مكونة من قطاع الطرق والهاربين من وجه العدالة ومما جاء في النشرة أن 99 ٪ من محاربي جبهة التحرير الوطني من الفلاحين الشبان الذين لم يدخلوا السجون أبدا ، وأن 8 ٪ سجنوا لأسباب سياسية ، وردا على الاتهام الفرنسي القائل بأن الجبهة تقوم بنشاطاتها خدمة لأهداف حكومات أجنبية وبإيعاز منها ، أوضحت الجبهة أنه لا يوجد بين صفوفها أجنبي واحد ، وأنها في خدمة الجزائر فقط .

وردا على القول بأن النجاح العسكرى الذى حققته الجبهة يرجع إلى المساعدات الهائلة التى تهرب من الخارج ، كررت الجبهة بأنها حصلت على أسلحتها من الفرنسيين أنفسهم ، وردا على الادعاء الفرنسي بأن جبهة التحرير مكونة من « برابرة بدائيين متعطشين لسفك الدماء ... وكائنات غير بشرية ، تجهل كل قوانين الحرب » أعلنت الجبهة أنها لم تعدم أياً من المسجونين .

وردا على الادعاء الذى مؤداه أن الجزائريين حملوا السلاح لأنهم كانوا جوعى وعاطلين ... وكان المستوطنون يستغلونهم بوحشية .. ، أكدت الجبهة : « .... قد حملنا السلاح من أجل أن تستعيد الجزائر حريتها واستقلالها » .. « إننا جزائريون ونود أن نبقى كذلك لأننا فخورون به .. ولا يستطيع أى اضطهاد مهما بلغت وحشيته أن يجعلنا فرنسيين .. ولن يجعلنا أى رخاء اجتماعي أن ننسى حريتنا المفقودة » .

هذا التأكيد لجوهر الثورة السياسي ، كان موجها إلى سياسات الإصلاح الفرنسية التي كانت قائمة على افتراض أن الجزائريين جوعي أكثرَ منهم وطنيون .

# ج) صيحة الأحرار:

لكن سياسة الاستعمار لا تنسينا صيحة الأحرار من الفرنسيين الذين لم يرضوا بالواقع المظلم الذي كانت تتخبط فيه حكومات بلادهم آنذاك . فهذا المواطن الفرنسي الحر ( إيمه سيزار ) يقول : « ... إن القوى التي تجهز على الاستعمار اليوم هائلة حقا ، إنها قوى الشعوب المستعمرة في كفاحها لنيل حريتها ، والقوى الديمقراطية في سائر أنحاء العالم ويجب ألا ننسى أبدا أن أقوى الأصوات التي انبثقت ضد هذا الوحش الضارى المستعمار كانت دائما هي أصوات الأحرار الفرنسيين ـ من ( مونتاني ) إلى

(كوفورسيه) إلى (فيكتور هوجو) الذى أطلق هذه العبارات النارية الراثعة: ه ... ليس لأى شعب من الشعوب الحق فى فرض سلطانه على شعب آخر، وكما ذهب زمن استرقاق الإنسان للإنسان، كذلك عفا زمن استرقاق الشعب للشعب، إن جريمة استعباد الشعوب هى أبشع وأفظع من جريمة استرقاق الأفراد ... وهذه هى الحقيقة ».

وهذا أيضا (أندريه فيليب) يتكلم حول أسطورة الاندماج: « ... وجدت الحكومة الجديدة نفسها أمام أمر واقع ، فالجيش وقد انخرط منذ التحرير في معارك تأخرية دون أية إمكانيات للنجاح ... ولا حتى للتبرير الأدبى لموقفه ، قد طبقت في الجزائر نظريته الفلسفية الخاصة ، فلكي يحقق في عيني نفسه شرعية ما يقترف من أفعال ، قابل عقيدة الاستقلال بأسطورة الاندماج ، التي خيل إليه أنها نبيلة وكريمة وكفيلة بإعادة شعب الجزائر المسلم إلى حظيرة فرنسا ، إلا أن تلك الأسطورة التي كان من الممكن أن تكون ذات قيمة منذ مائة عام ، لم تعد تتفق مع أية حقيقة واقعة في عالم اليوم ... سواء من الناحية السياسية .. » .

لأن حقيقة الأمر ، كما يقول الكاتب نفسه « يوجد وطن جزائرى » وتوجد أمة وصلت نهائيا إلى مستوى الوعى ودلت على درجة من التطور وقوة التصميم شبيهة بالبلاد الإفريقية الأخرى ولن تستطيع قوة أن تمنع شخصية تلك الأمة الجزائرية من أن تعبر عن نفسها .

وأخيرا نترك الكاتبة الأمريكية (جوان جيليسبى) تتنبأ بما سوف تكون عليه الجزائر المستقلة وذلك بعد أن استقرأت واقع الثورة الجزائرية قبل ثلاث سنوات من وقف إطلاق النار .. ، فقد كتبت فى أطروحتها التى تقدمت بها سنة 1959 لنيل درجة الدكتوراة فى الفلسفة عن « ثورة الجزائر » ما يلى : « .. إن استقلال الجزائر فيما يبدو لى ، مسألة وقت فقط فما الذى يمكن أن نتوقعه من حكومة جزائرية فى الجزائر ستكون حكما عربيا مسلما ، ومن المؤكد أن ضياع النبيذ والحلفاء ستكون شيئا من الماضى وستزدهر الديانة الإسلامية واللغة العربية والمساجد والثقافة ، أما الفرنسية فهى لغة صفوة التوجيه وليست فى الحقيقة لغة الشعب الجزائرى » .

٣ ... وسوف يكون الحكم الجيد ، على الأرجح ، نوعا من الديموقراطية الموجهة ،

حكومة قوية يكون لجيش التحرير الوطنى ، الحسن التنظيم ، دور أساسى فيها ، وسيكون إعادة البناء الوطنى والتطوير ... وإيجاد العمل لأكثر من مليون عاطل ، والتصنيع بغاز الصحراء ونفطها ، من المهام الكبرى للدولة ، وسوف يكون الإصلاح الزراعى فى مقدمة الإجراءات ، وأغلب الظن أن أراضى الكروم سوف تحول إلى إنتاج القمح والمحاصيل الأخرى للاستهلاك المحلى .

أما الكاتب المصرى المعروف (كامل زهيرى) فيرى أن: « من لم يشهد القرى الجزائرية ، لم يشهد الجزائرية ، لم يشهد الجزائر ... ، ما هو سر هذه المقاومة الطويلة ؟ وما هو سر هذه الثورة المستمرة ؟ لم تكن الحرب فى الجزائر بين جيش نظامى وجيش نظامى ، ولا بين جيش نظامى وقوات مقاومة وطنية .. ، ولم تكن بين الأقدام السوداء من المستوطنين وبين المواطنين الجزائريين داخل المدن ، لم تكن فى الجبال والشوارع والأقبية ومجاهل الصحراء ، إنها لم تدم سبعة أعوام ونصف عام ... ولم يكن مكانها فى الساحات والميادين والجبال والوديان والموانى ... والمقاهى والصحراء ... ، لقد كانت الحرب فى داخل كل جزائرى ، بل وكانت بين حضارتين ، إنها تشبه حرب المائة عام وحرب السبعين عاما ، وتلك الحروب التى خضبت التاريخ القديم ، لقد كانت حرب إفناء لحضارة ، ودين ،

### رابعا: انتفاضـة 8 ماى 1948:

### بين حق الجزائريين وتكهنات المستعمرين:

خصصت صحيفة « المجاهد » \_ لسان حال جبهة التحرير الوطنى صفحة كاملة فى عددها الصادر فى ( 5 ماى سنة 1959 ) عن انتفاضة ( 8 ماى 1945 ) ركزت فيها على أعمال القمع الفرنسية حيث أوضحت أن خسائر الفرنسيين كانت ( 88 شخصا ) قتل بعضهم من طرف أوروبيين أو بتحريض منهم ، فى حين قتل ( 45 ألف مواطن جزائرى ، وسجن حوالى 6 آلاف ) ، وختمت « المجاهد » هذا الموضوع بعبارة : « فى ذلك اليوم تخلى الجزائريون عن أوهامهم ، وفهموا أنهم لن يكونوا محترمين إلا إذا أصبحوا أقوياء ... لقد بدأت الثورة » .

ولا شك أن سياسة ذر الرماد فى العيون التى كانت تنتهجها السلطات الفرنسية آنذاك تبين إلى أى مدى كان ساسة فرنسا يتجاهلون المطالب الحقيقية للشعب الجزائرى ، فعلى سبيل المثال وقبيل حوادث ( 8 ماى 1945 ) أصدرت حكومة ديغول قرارا بتاريخ ( 7 مارس 1944 ) يتضمن عدة نقاط من أهمها :

- 1 ) المساواة بين الجزائريين والفرنسيين .
- 2) تقسيم المكاتب الانتخابية إلى قسمين.

ومعنى هذا أن الجزائريين أصبحوا مواطنين فرنسيين ، يتمتعون ( نظريا ) بنفس الحقوق التي يتمتع بها أبناء فرنسا . غير أن روح العنصرية اتضحت في صياغة القانون المذكور الذي نص صراحة على إنشاء مكتبين للانتخابات ، الأول منهما خاص بالفرنسيين ، والثاني خاص بالجزائريين ، وبتعبير أدق فإن ( المواطنة الفرنسية ) على درجتين أو مستويين ، وقد منحت الدرجة الأخيرة للمواطنين الجزائريين ، هذا أقصى ما لوحت به حكومة ديغول آنذاك ، مما يعكس تصلب السياسة الفرنسية في إصلاح أوضاع الجزائر ، فقد سبق أن رفض الفرنسيون نصائح بعض قادتهم وحلفائهم في معالجة الموقف في الجزائر قبل الانفجار ، وكانوا يعتمدون على مبدأ أن ( العربي لا يحترم إلا بالقوق) وهو المبدأ الذي استعملوه منذ الاحتلال .

إلا أن جزائر القرن العشرين لم تعد هي جزائر القرن التاسع عشر ، بل وحتى الجزائريون الذين كانوا قبل الحرب العالمية الثانية يطالبون بالمساواة ، أصبحوا بعدها يطالبون بالاستقلال ، خصوصا بعد انتفاضة (8 ماى 45) التي أجمع المؤرخون على أنها أعظم انتفاضة شهدتها الجزائر بعد ركود طويل ساد البلاد منذ القضاء على حركة المقراني ، إذن فما هي الظروف والملابسات التي أحاطت بهذه الانتفاضة ؟

### ا ) بداية الانتفاضة :

لقد كان يوم (8 ماى 45) يوم اثنين ــ وهو اليوم الذى يعقد فيه السوق الأسبوعي لمدينة سطيف ومن الطبيعي أن تكون المدينة في هذا اليوم مكتظة بالمواطنين

الوافدين من المدن والقرى المجاورة ومن الأرياف ، وقد استغلت السلطات الاستعمارية هذه المناسبة الأسبوعية لتقتل أكبر عدد ممكن من أبناء الجزائر . فبعد أن تشكلت المظاهرة اتجهت إلى وسط المدينة ولما اقتربت من (مقهى فرنسا الكبير) برز (الكوميسار — ضابط الشرطة) محاولا نزع العلم الجزائرى من يد أحد الشبان الجزائريين ، وعندئذ أطلق الرصاص من طرف رجال الشرطة ، فسقط أول الشهداء وجرح عدد آخر ، وهنا بدأت غضبة الجماهير ، واندلعت المظاهرات لتشمل كامل القطاع الشرق من البلاد ، وهي فرصة ثمينة كان يتطلع إليها المستعمرون (الكولون) لتحقيق رغبتهم في التنكيل بالمواطنين ، وانطلق اللفيف الأجنبي بقيادة الجنرال (دوفال) لإبادة الآلاف الأبرياء ، تعاونه في ذلك القوات الجوية والبحرية ، ولم تمض ساعات حتى كانت (41 قرية ) جزائرية أثراً بعد عين ، بعد أن هدمت على أهلها ، واعتقل من مفكري الأمة وأعيانها ( 4590 ) ونفذ حكم الإعدام في ( 99 ) شخصا .

لقد فاتت على مدبرى مذبحة (8 ماى) من ساسة فرنسا بالجزائر وجماعة المعمرين، أن تتحول أعمال القمع إلى ثورة شعبية تعم شرارتها أغلب المدن الجزائرية، وبالفعل فقد كانت نتائجها عكس ما كان يأمل (دوفال) إذ ازداد الشعور الوطنى وقويت الوحدة الوطنية، والاقتناع بحتمية إيجاد تنظيم قوى يعتمد على العنف أساسا لتحقيق الاستقلال.

ولا شك أن حوادث (8 ماى) لم تحقق سوى هدوء ظاهرى فقط بعد التنكيل الذى صبه الفرنسيون على المواطنين الجزائريين ، ذلك أن الشعب الجزائرى ظل يعيش فى غمرة هذه الأحداث ، يستلهم من شهدائها قوة ، ومن ذكراها موعظة وعبرة ، وكلما تزاحمت أحداثها فى مخيلته وتراءت أمامه صورالإرهاب والتنكيل ، صور الضحايا الأبرياء ، أولئك الذين ساهموا بدمائهم فى تعبئة الجماهير وتهيئتها للانفجار ، الذى حدث بعد تسع سنوات ... كلما كانت قوة دفعها أشد لتفجير ثورة أول نوفمبر 1954 .

### ب ) « خميرة » للثورة الجزائرية :

لقد تضاربت أقوال الكتاب حول الأسباب التي أدت إلى حوادث ( 8 مارس في الله من الله عنه الله عنه الله الكتاب اقتصادية ، وأرجعها آخرون إلى دوافع سياسية ،

وهناك من عللها بأسباب دينية ، في حين يرى آخرون أن الأسباب الرئيسية لهذه الحوادث تكمن في الظروف التي أحاطت بالحرب العالمية الثانية ، فبالنسبة للحالة الاقتصادية في نهاية الحرب ، تميزت بتجريد الجزائر من خيراتها الاقتصادية لسد حاجة أوروبا ، ومن ثم معاناة الشعب الجزائرى من مجاعة حادة صاحبها انتشار أمراض فتاكة ، بالإضافة إلى أن الجزائر قدمت زهرة أبنائها لميدان القتال كجنود ، أو لمصانع الإنتاج كيد عاملة في أوروبا ، وبذلك خسرت الجزائر شبابها من عمال الأرض ، الأمر الذي أدى إلى تعطل عائلات كثيرة عن حرث أراضيها ، لأنها فقدت عائلها أثناء الحرب العالمية الثانية .

لهذا أطلق البعض على حوادث (8 مارس) و ثورة طعام و ومن بينهم السلطات الفرنسية نفسها ، إذ بعد اجتماع رسمى للحكومة الفرنسية صرح ناطق باسمها أثناء الحوادث ، بأن الأسباب تعود إلى نقص فى المواد الغذائية ، وأن الحكومة الفرنسية عازمة على إرسال الغذاء إلى الجزائر ، كما ادعت مجموعة من الكتاب الفرنسيين فيما بعد ، بأنها ترجع إلى نقص الطعام وإلى المجاعة التى انتشرت أثناء الحرب العالمية الثانية .

لكن غاب عن هؤلاء أن معظم المناطق التي شهدت حوادث ( 8 مارس ) كانت من أغنى المناطق في الجزائر ، كما أن الثوار لم يهاجموا مخازن المواد الغذائية ، ولم يقوموا بهجمها ، كما أنهم عندما قتلوا بعض المعمرين لم يستولوا على المواد الغذائية التي كانت بحوزتهم ، وقد أكد هذا من لاحظ المظاهرات بأن المتظاهرين لم يستعملوا في شعاراتهم ولافتاتهم عبارات تشير إلى المجاعة أو إلى الحالة الاقتصادية بشكل عام ، وأنها كانت ثورة سياسية على حد تعبير صحيفة (النيورك تايمز الأمريكية) ، التي أضافت بأن الجزائريين كانوا يطالبون بحقوقهم .

أما الذين يفسرون حوادث (8 مارس) بأسباب دينية وعنصرية ، فقد تعللوا بأن الجزائريين كانوا حاقدين على الفرنسيين ، وكما كان سكان الريف والمدن على جهل كبير بالسياسة ، فقد كانوا على استعداد لتلبية نداء الجهاد ، وقد عبر عن هذا حاكم بلدة فج مزالة بقوله : • إن الحركة التي بدأت يوم 9 مارس في فج مزالة قد أخذت طابعا ثوريا تحت راية الإصلاح • .

ومن جهة أخرى ، فقد صادف وقوع انتفاضة ( 8 ما ي ) قيام الجامعة العربية ، ولا شك أن هذا كان له أثر فى نفوس العرب ، أينها كانوا ، فقد صورت الصحافة وأجهزة الإعلام الأخرى قيام الجامعة العربية على أنه حادث بارز فى تاريخ العرب ، ولعل الذين لم يكونوا سياسيين قد فهموه على أنه يعنى وحدة العرب كافة ، وقوة كبيرة للعرب ، لن يقف فى طريقها حائل ، الأمر الذى حرك مشاعر كثير من الجزائريين ، وجعلهم بتوقعون العون المادى والمعنوى من هذه المنطقة الجديدة .

ولا ننسى أن نسجل بهذه المناسبة ، أن انتفاضة ( 8 ما ي ) لم تقتصر على مدينتى سطيف وفالمة ونواحيها ، بل لم تعم ولاية قسنطينة وحدها ، فقد ذكر الدكتور أبو القاسم سعد الله فى كتابه ( الحركة الوطنية الجزائرية ــ ج 3 ) وقوع أحداث أخرى فى مدن البلبعة وشرشال والبويرة وفى بعض المناطق فى الأوراس وجرجرة ، كما انتشرت الدعاية فى جميع أنحاء الجزائر بأن الثورة قد أعلنت ، وأن حكومة وطنية قد تشكلت ، وأن الجهاد قد أعلن .

ومهما يكن الأمر في تضارب الأقوال حول الظروف والملابسات التي أحاطت بانتفاضة (8 ما ي) ، فالذي لا شك فيه أن الشعب الجزائري لم يستكن قط للاحتلال ، إذ هناك انتفاضات عديدة حدثت في فترات (1881 - 1901 - 1916 - 1945 - 1948 - 1871 - ) وهي في مجموعها تمثل سلسلة متلاحمة الأطراف من النضال ضد الاحتلال ، كما كانت الدافع القوى لثورة أول نوفمبر (1954) التي تمكنت من الاستمرار حتى تحقيق الاستقلال ، ولا أساس لما قاله الجنرال (توبير .. وهو الذي قاد المستمرار حتى تحقيق في حوادث 8 ما يج 1945) : « إن القمع الدموى للاضطرابات كان غلطة كبيرة ... فالنزاع الحالي (يعني ثورة 54) قد ولد جزئيا من هذا القمع الأعمى » .

# خامسا : جيل الثورة أمام مستوليات الحاضر وتحديات المستقبل : 1 ـــ الثورة ووضوح المواقف :

إذا كانت الثورة تولد نتيجة لتطور النظرية والممارسة ، فإنها من جهة أخرى لا تتقدم ولا تتطور بالمقابل إلا عن طريق النقد الذاتي . لكن النقد الذاتي مرتبط دائما بالظروف

التاريخية للثورة ، فحين كانت الثورة الجزائرية في مرحلة الكفاح المسلح ضد الاحتلال الأجنبي ، لم يكن هناك إلا أحد موقفين ، إما تأييدها ، وإما الوقوف ضدها في صف الاستعمار ، وإذا خطر لأى إنسان مهما كان تقدميا ، أن يتخذ موقفا نقديا ، في الوقت الذي كانت فيه الثورة ما تزال تسقى جذورها بالدم ، فإنه يعد موقفا ، بطبيعة الحال ، مناهضا للثورة . وعليه يكون الموقف في تلك المرحلة واحداً لا غير ، وهو التأييد المطلق بلا قيد أو شرط للثورة المسلحة .

. وإذا كان الكفاح المسلح الدامى ضد الاستعمار يفرض التأييد المطلق، فإن مرحلة البناء تفرض بدورها موقفا واضحا، يقوم على الممارسة الفعلية التى يوجهها عادة النقد الذاتى الإيجابى، وإلا تصبح مثل هذه المواقف وهذه الممارسات مواقف وممارسات غير ثورية . ذلك أن الموقف الإيجابى من كل ثورة هو من حيث المبدأ موقف تحالف وتأييد مع النقد البناء .

ومن جهة أخرى فإن تطور الثورة يحتاج إلى تربية وطنية ، تقوم على أساس من الاعتماد على النفس والثقة بها ، وعلى استعداد للتضحية والتفانى فى سبيلها ، وما لم تجر هذه الروح فى عروق الجماهير وتعمق ، وما لم تعط مفهومات عملية محددة ، من خلال العمل اليومى والحياة اليومية ، فإن الجماهير تظل مفككة ، كما أن الجماهير لاتتحول إلى طاقة جبارة وخلاقة إلا من خلال هذا ، وإلا فسوف تبقى سلبية وتصحو قليلا لتعود فتنام طويلا .

وإذا كانت الثورة الجزائرية هي ثورة العمال والفلاحين والمثقفين الثوريين والشباب الملتزم، فإن هذا يعنى ارتباطها بالجماهير العريضة والالتزام بأهدافها، ولن يكون هذا إلا بالاندماج بها اندماجا كاملا وشاملا، ذلك أن أى ثورة لا تستطيع تحقيق مثل هذا الاندماج والتلاحم، سوف تتجه إلى الزوال، لتغرب سريعا، ولهذا فإن قضية الارتباط بالجماهير تثير مسألتين مهمتين أمام الثورة:

أ ـــ مدى قدرتها على الحركة لتكون جماهيرية فكرا وسلوكا .

ب ــ مدى قدرتها على تحريك الجماهير وتوجيهها وقيادتها .

### ب ــ جيل الثورة وواجب المسئولية :

تعتبر ثورة ( 1954 ) بدون شك من أهم الثورات التي مست آثارها شعوبا كثيرة ، وغيرت من مسارات بعضها الآخر ، كما كانت أكبرالثورات العربية والعالمية التي شهدها القرن العشرون ، أعطاها الشعب البسيط من عرقه وجهده وماله ودمه ما جعلها تظل متواصلة ، تتجاوز العراقيل والصعوبات الداخلية والخارجية .

ولهذا تبقى المسئولية . اليوم ، هى حماية الثورة وتدعيم مسارها كما أن تعزيز قوتها وفاعليتها إنما يقع بالدرجة الأولى على عاتق جيل الثورة نفسه . لأن هذا الجيل هو الذى سيعيش ، قبل غيره ، المراحل اللاحقة ، ومن المنتظر أن يواجه تحديات أكبر من المتحديات الحالية بكثير ، وجيل الثورة هذا لن يستطيع مواجهة مسئوليات سنوات الحاضر أو التنصل منها ، لأنه سيبقى دائما هو الحارس الطبيعى للثورة ، حاضرا ومستقبلا ، ولأن ما تحقق من منجزات ثورية سياسية واقتصادية وثقافية واجتماعية على مدى 30 سنة ، وما سيتحقق في المستقبل ، يمثل تراثه وميراثه . فبالأمس سقى الآباء مدى الثورة بالدماء والتضحية ، واليوم يرعاها الأبناء والأحفاد ليجنوا ثمارها .

ومن جهة أخرى ، فلكى يستطيع جيل الثورة أن يتأهب لتحمل المسئولية ، فلا بد لبناة صرح الثورة أن يتأهبوا من جانبهم لنقل المسئولية ، مسئولية دفع الثورة في مسيرتها ، إلى كاهل الجديد ، جيل الثورة ، وكلما تم ذلك بوعى وفاعلية ، تحقق المبدأ الأساسى في الثورة ، ألا وهو التجديد والاستمرار .

يكمن مفتاح هذه المهمة في الثورة المستمرة من أجل العمل ، العمل أكثر من الكلام .. والكيف أكثر من الكم ، وعلاقات العمل قبل العلاقات الشخصية ، وإذا كان جيل الثورة لم يعش أيام المحنة ، ولم يكو بنارها ، بل ولم يعرفها معرفة الممارس المجرب ، كما عرفها جيل الثوريين المخضرمين ، وقد يكون ما اكتسبه من معارف عنها كان بواسطة وسائل الإعلام المسموعة والمرئية والمقروءة ، أو من ملاحظة الواقع السياسي والاقتصادي والاجتماعي الذي يعيشه المجتمع الجزائري ، ومع هذا فإن لجيل الثورة عمقا اجتماعيا ونفسيا ، يتمثل في انتمائه لشعب صميم جابه التحديات طوال تاريخه الطويل .

# ج ـــ الخلق الثورى أولا :

عرف المجتمع الجزائرى خلال تاريخه الطويل بترابط علاقاته الاجتهاعية الأسرية ، وقد دعم من هذا الترابط أو هذا التلاحم أن ثورة أول نوفمبر ، عندما اندلعت ، لم تمض عليها إلا فترة بسيطة حتى جعلت من هذا الشعب كتلة واحدة متراصة ، يتاً لم أقصاها بما يشعر به أدناها ، بل وأصبح عشرة ملايين من المواطنين ... أذنا واحدا وقلبا واحدا ، وكما يرى علماء الاجتماع والنفس الاجتماعي ، فإن الجماعة عندما تتهدد من الخارج . فإنها تتساند وتتلاحم فيما بينها ، بحيث تستقطب مصلحة الجماعة ، وأمن الجماعة ، جميع جهود الأفراد ، وعندما يزول الخطر الخارجي ينشغل الناس بمصالحهم الفردية وحاجاتهم الذاتية .

إن المتأمل لواقع المجتمع الجزائرى إبان ثورة التحرير وبعدها ، سوف لن يخفى عليه التغير الشديد والواضح الذى مس العلاقات والقيم الاجتاعية ، فأحدث نوعا مما يمكن أن نسميه بصراع القيم بين جيلين : جيل الآباء المخضرمين ، وجيل الأبناء ، هذا الجيل الذى مكنته الثورة مما حرم منه آباؤه بالأمس ، أخذت الثورة بأيدى أبناء الفلاحين والعمال وصغار الموظفين ليتقلدوا اليوم مناصب سياسية عليا على المستوى الوطنى والعالمي ، لم يكن هذا ليحدث لو لم تقض الثورة على مفهوم « ابن من أنت » لتجعل من مبدأ تكافؤ الفرص هو القاعدة .

كونت الثورة ، بعد الاستقلال ، الشباب من حيث المستوى العلمى والتكوين ، فقتحت له الدولة المؤسسات العلمية والمعاهد العليا والجامعات ... وساعدته على تكوين منظمته للعمل السياسي في نطاق الحزب . وهذا قليل من كثير . لكن لا بد للثورة من أن تطرح على نفسها بعض التساؤلات ، وقد مر عليها ما يقرب من ثلث قرن .

... ما هى الأسباب الكامنة وراء تفكك بعض القيم الأخلاقية والاجتماعية لدى كثير من الشباب ، مما تسبب فى ظاهرة اللامبالاة التى أصبحت ، أو كادت ، تسيطر على جل أجهزتنا الإدارية والثقافية والاقتصادية ... ؟ وهل نظرت الثورة إلى الأسرة الجزائرية كوحدة متكاملة وكخلية أساسية فى بناء هذا المجتمع ، لا يمكنها أن تؤدي وظيفتها إذا

غن نظرنا إليها كمجموع من الأفراد تربط بينهم علاقات مادية وبيولوجية فحسب ؟
... ماذا قدمنا للشباب من حيث التكوين السياسي والأخلاق ؟ وهل تحددت في ذهن الشباب مفاهيم الثورة الجزائرية ، ومبادؤها من خلال مواثيقها ، ومن خلال دراسة تاريخها ، أم ترى لا يزال تتجاذبه الأهواء والتيارات المختلفة تحت تأثير الفراغ الفكرى والخلقي ؟

ومهما يكن الأمر ، فإننا على يقين أن شباب اليوم يمثل جيل الثورة الذى تحمل عثراتها . كما تذوق تُمارها ، هذا الجيل الذى لا نقاش فى أنه سيكون حامل رسالة الثورة وحاميها .

□ الفصل الثاني □

الشخصية والثقافة والشباب

# أولا: الشخصية الجزائرية ... بين الإذابة والصمود:

الأم ، إننا نرى أن الأمة الجزائرية موجودة ومتكونة على مثال ما تكونت به سائر الأم ، وهى لا تزال حية ، ولم تزل ، ولهذه الأمة تاريخها اللامع كمثل سائر أم الدنيا ، وهذه الأمة الجزائرية ليست هى فرنسا .... ولا تريد أن تصبح هى فرنسا .... ومن المستحيل أن تصبح هى فرنسا حتى ولو جنسوها ... »

### « الإمام عبد الحميد بن باديس »

تعتبر الجزائر إحدى بلدان إفريقيا التي تعرضت لنوع معين من الاستعمار المعروف به الاستعمار الاستيطاني » منها على سبيل المثال (كينيا \_ واتحاد جنوب إفريقيا ...) نالت كينيا استقلالها بعدكفاح طويل ، أما اتحاد جنوب إفريقيا فإن الاستيطان الأوروبي فيه لا يرتبط بدولة خارجية معينة ، ولهذا فإن الصراع اتخذ صورة نزاع داخلي ، مع دعم الدول الغربية لسلطات الميز العنصري ، أما في الجزائر فقد استند المستوطنون إلى تأييد دولة أوروبية ، وتعلقوا بها ، الأمر الذي أعطى للنزاع صورة دولية واضحة ، وذلك حينا وقعت ثورة أول نوفمبر سنة 1954 .

ومن الملاحظات الجديرة بالتسجيل هنا ، أن هذه الثورة حظيت باهتهام الكتاب من مختلف الجنسيات ، وتناولوها بالتحليل والدراسة من عدة جوانب سياسية واجتهاعية وعسكرية وقانونية وأدبية ، بالإضافة إلى التحقيقات الصحفية التي كانت نتيجة للزيارات الميدانية بين صفوف جيش التحرير ، كما يلاحظ اهتهام كثير من الكتاب والباحثين الفرنسيين وذلك بتسجيل أثر الثورة الجزائرية على حياة فرنسا نفسها ، فخصصت بعض البحوث لدراسة أسباب قيام الجمهورية الخامسة ، والبعض الآخر للمحاولات الفاشلة التي قام بها المستوطنون والجيش في الجزائر لقلب هذه الجمهورية .

وبما أن الثورة الجزائرية مليئة بالصورالإنسانية ، من بطولات وتضحيات وأشكال مختلفة من التنكيل والتعذيب ... فقد خلفت وراءها ثروة للأدباء والمؤرخين ورجال السياسة والاجتماع ، بل وللفنانين والمسرحيين ... تناولها كتاب المسرح والقصة والشعراء وحتى أولئك الذين يكتبون التاريخ بأسلب أدبى . كما تناولها مؤلفو كتب الأطفال ، بل إن الثورة الجزائرية أصبحت موضوعا لعدد كبير من الرسائل الجامعية في الولايات المتحدة وبريطانيا ومصر ... نوقشت في أقسام التاريخ والعلوم السياسية والآداب وحتى العلوم السلوكية (علم النفس) .

# ا ــ صراع على جميع المستويات :

يمثل الاحتلال الفرنسى للجزائر حلقة من حلقات الصراع بين الوطن العربى والاستعمار الأوروبي ، لكن الذي لا شك فيه أن الغزو الأوروبي للجزائر يختلف شكلا ومضمونا عن الغزو الذي تعرضت له باق أجزاء الوطن العربي . ذلك أن الاستعمار الفرنسي استطاع أن يفرض نفسه في الجزائر إلى حد ما ، ويثبت أقدامه ، وليسير إلى أبعد الحدود في الطريق التي اختطها لسياسته الاقتصادية والثقافية ، فكان أن طعن الشخصية الجزائرية في الصميم وأصبح الصراع بين الشعب الجزائري والاستعمار الأوروبي الاستيطاني يتعدى حدود الصراع السياسي العسكري ، إلى صراع ضد العوامل المناهضة للشخصية الوطنية ، فعبد القادر \_ كمثال حي على هذا \_ لم يقد معاركه ضد الغزاة طيلة سبع عشرة سنة فحسب وإنما قاوم إلى جانب ذلك عناصر التحلل من هذه الشخصية .

وكان من الطبيعى أن ينال هذا الصراع من مقومات الشخصية الجزائرية على المدى البعيد ، خصوصا بعد أن أجهدها صراعها ضد المد الاستعمارى المتواصل الذي أراد أن يجتث أصولها ويمحو ملامحها ، فوضع التشريعات والنظم التي تتلاءم مع سياسته وتمس الحياة الاجتماعية من جميع جوانبها ، هادفا من وراء ذلك إلى خلق جيل جديد ، ينشئه هو بنفسه على أن يتحلل من كل ما يربطه بوطنه وبماضيه ، وبكلمة واحدة : القضاء على شخصيته المستقلة المتميزة ...

ولكى تتحدد أمامنا ملحمة الصمود فى الشخصية الجزائرية ، يمكن أن نقسم مراحل صمودها ومعاناتها ، إلى أن أخذت وضعها الطبيعي ، إلى مراحل ثلاث : ا \_ مرحلة التحول الذي أراده الاستعمار للشعب الجزائري والذي يتمثل في التخطيط لإذابة شخصيته ، وتمتد هذه المرحلة حتى الحرب العالمية الثانية .

ب ــ مرحلة الصحو في الشخصية الجزائرية ، وظهور ملامحها واضحة المعالم ، خصوصا خلال الربع الثاني من القرن العشرين .

ج \_ مرحلة الثورة التي تمكنت فيها الشخصية الجزائرية من فرض نفسها خصوصا بعد الاستقلال حيث اتخذت لنفسها صورا جديدة في مختلف الميادين السياسية منها والثقافية والاقتصادية .

### ب ــ نماذج حية ... :

لا شك أن فلسفة الثورة الجزائرية كرد فعل ، ضد فلسفة الاحتلال ( منذ عام 1830 ) تعود إلى مفاهيم الاستعمار ، في اعتبار الجزائر قطعة من فرنسا ، أو « فرنسا الجنوبية » وما يرتبط بهذا من محاولات للإدماج وغيرها ، ذلك أن الاستعمار لم يكن يهدف إلى السيطرة الاقتصادية أو السياسية فقط ، وإنما خطط أيضا لتحويل الإنسان الجزائرى إلى إنسان منسلخ عن شخصيته الوطنية ...

عندما زار الزعيم المصرى المعروف ( محمد فريد ) الجزائر في مستهل القرن العشرين ، رأى ولاحظ عن قرب ما كان يتهدد الكيان الجزائرى والشخصية الجزائرية فقال من جملة ما قاله في هذا : « ... تأكد لى أن مسلمى الجزائر في تعاسة ليست بعدها تعاسة فلا مطالبة للحرية الشخصية ولا للملكية العقارية ، بل ولا للحقوق الشخصية ، أراض تسلب وأراض تنزع ملكيتها لتوزع على المهاجرين الفرنسيين بلا ثمن .. ومسلمون يمنعون من نيل الوظائف ما لم يجنسوا بالجنسية الفرنساوية ... » .

ويتحدث عن الحرية الشخصية في الجزائر فيقول: « ... إن الأهالي هناك ، يعاملون بقوانين مخصوصة ، فهم محرومون من حرية الكتابة وحرية الاجتاع وحرية السفر وحرية مطالعة الكتب والجرائد، نعم يصعب على الذي يعرف حب الفرنساويين للحرية والمساواة أن يصدق ذلك ، ولكن من يتكلف مشقة زيارة الجزائر يتحقق أن ما هو جائز في بلاد فرنسا غير مباح للمسلمين في المستعمرات » .

هكذا حرص الاستعمار على تحطيم المقومات الأساسية للشخصية الجزائرية المتمثلة في التعليم والثقافة والصحافة والتاريخ واللغة العربية والتشريع الإسلامي .... إلخ .

ففى التعليم ، كان الهدف إعداد موظفين تابعين ، وفى الثقافة استهدف الاستعمار إيجاد جيل من المؤمنين بالفكر الغربى والثقافة الفرنسية ، وفى مجال الصحافة كان الهدف مسايرة الاستعمار وتبرير سياسته ، وفى التاريخ كان التشكيك فى بطولات أبناء الجزائر وتصوير هذا الشعب بصورة مفككة ، وهكذا بدأ صراع عنيف بين السياسة الاستعمارية الهادفة إلى محو كل ما له صلة بمقومات الشخصية الجزائرية ، وبين التحدى ورد الفعل الوطنى فى مجال الثقافة والصحافة والتعليم والأدب والتاريخ والسياسة ... بل وضد الفَرْنسَة والتجنيس والإذابة والإدماج والتفرقة العنصرية والشعوبية .

شن الاستعمار حربا على كل ما له صلة بالتراث الوطنى ، وحتى أسماء الشوارع والمدن حولها إلى أسماء علماء وأدباء وفلاسفة وضباط فرنسيين ، وحسبنا لو تصفحنا تاريخ الأدب الفرنسى لوجدنا أسماء المدن الجزائرية مثل ( فيكتور هوجو ) و ( باسكال ) و ( فولتير ) و ( منتسكيو ) وغيرهم من أسماء القديسين ورجالات الدين المسيحيين بل ولو تصفحنا الكتب المدرسية آنذاك ... لوجدنا حربا ضد الشخصية الجزائرية يربًى عليها أطفالنا منذ نعومة أظافرهم يُعلَّمون أن « فاطمة » تمثل دور الخادمة الذي لا يمكنها أن تتحررمنه ، وأن « محمدا » ما هو إلا ذلك « الراعى المسكين » الذي يسير وراء عدد من الشياه الهزيلة حافي القدمين .. تخطيط منظم لإذلال شخصية الجزائرى بإذلال قيمه الروحية ومقدساته الدينية وتلقينه : كيف يحتقر نفسه .

# ج ــ امتصوا كل شيء ولكن! :

إن اتخاذ الجزائر مستعمرة للاستيطان الأوروبي يمثل أعظم المخاطر التي هددت كيان الشخصية الجزائرية ، فقد أصبح المستوطنون ينظرون إلى الجزائر بعد مرور عدة أجيال على أنها وطنهم الأصلى ، وزاد من تأكيد هذا الاتجاه انتاؤهم إلى جنسيات مختلفة ، فسموا أنفسهم بالجزائريين ، وأطلقوا على أبناء الجزائر وصف « المسلمين » أو

« الأهالي » أو « المسلمين الفرنسيين » ومغزى هذه التسمية يكمن في أنه ليس للجزائر والجزائريين كيان مستقل ولا شخصية متميزة للشعب الجزائرى ، وأن سكان الجزائر إلما هم مواطنون فرنسيون لا يتميزون عن غيرهم من سكان الشمال ( فرنسا ) إلا بوصفهم « مسلمين » .

وبالرغم من كل هذا فقد عاش المستوطنون كطبقة متميزة عن بقية أبناء الجزائر من جميع نواحى الحياة بحيث يمكن القول إن هذا التمييز اتخذ شكل التفرقة العنصرية التى الخذت من الاختلاف العرق والثقافي أساسا لها ؛ فمن الناحية الثقافية يتمتع المستوطنون وحدهم بنظام التعليم ، الذى أصبح إجباريا ومجانيا في فرنسا منذ سنة 1884 ، في الوقت الذي لم تتح فيه الفرصة إلا لعدد قليل من الجزائريين للالتحاق بالمدارس الرسمية .

ومما يزيد فى تأكيد العزلة الاجتماعية بين المستوطنين والجزائريين النتائج الواردة فى بعث علمى أجراه أحد الاجتماعيين عن ظاهرة الزيجات المختلطة ، حيث استخلص من بحثه أن الأوروبيات فى الجزائر لايقبلن الزواج من الجزائريين ، وأن معظم حالات الزواج المختلفة التي بلغت ( 750 ) حالة سنة 1936 كانت بين جزائريين وفرنسيات من سكان فرنسا ذاتها .

وفى المجال القضائى أسقطت السلطة الاستعمارية الحريات الفردية فللحاكم العام الحق فى توقيع العقوبات دون محاكمة ، والأخذ بالمسئولية الجماعية عند وقوع جناية فى حى من الأحياء أو بين قبيلة من القبائل ، والسماح للإدارة بحبس الإشخاص أو مصادرة أملاكهم دون حكم قضائى ، والتغريم فى حالة رفض الجزائريين للسخرة أو العمل فى مزارع المعمرين أثناء الحصاد .

حاول المستوطنون الأوروبيون تحويل الجزائر إلى جنوب إفريقيا أو روديسيا أخرى ولكنهم فشلوا ... استولوا على كل شيء في الجزائر إلا الشعب فكره وضميره ووطنيته استولوا على الدولة وعلى الأرض والتجارة والزراعة واللغة والمدن .. على كل شيء ما عدا فكر الشعب الجزائرى ووطنيته واعتزازه بانتائه العربي وللإسلام .. وقد حاولوا .. ولكنهم ما كانوا ليستطيعوا ، وذلك لسبب بسيط ومنطقى ، وهو أنهم لو حاولوا وذهبوا في ذلك إلى أبعد الحدود ... لذابوا فيه كما ذاب من قبلهم محتلون على مر التاريخ ، وبقى الشعب الجزائرى كمجتمع وشعب متميز في وطن متميز .

كانت عنصرية المستوطنين هي التي جعلتهم يشيدون مجتمعا فرنسيا جديدا على أرض الجزائر، ومن هنا كان لا بد أن ينهار هذاالمجتمع الدخيل الذي لا يقوم على أسس متينة وأن يُلفظ خارجا كالجسم الغريب، كما هو الحال اليوم بالنسبة لما يجرى على أرض فلسطين العربية.

ولهذا فإن ثورة أول نوفمبر تمثل مضمونا أكثر تعقيدا وعمقا ــ مما قد يعتقد البعض ــ لأنها استهدفت أساسا استعادة للشخصية الجزائرية ، للأرض وللثقافة وللغة . استعادة وطن .. لا مجرد تحقيق لاستقلال سياسي أو إزاحة لحكم أجنبي عن محمية .

ومن ثم فإن الثورة الجزائرية تتسم بما يمكن أن نطلق عليه « الشمولية في العمل الثورى » الذي يستبعد التجزئة في الحلول والارتباطات المسبقة بالمستعمر في الميادين الاقتصادية والعسكرية والثقافية ، وصهر الريف والحضر في العمل الثورى ... إلخ .

#### د ــ الشمولية في الثورة الجزائرية:

إذا كانت الجزائر قد عرفت \_ كما سبق أن عرفنا \_ نوعا منفردا من الاستعمار الاستيطانى بين البلاد العربية فإنها عرفت أيضا ثورة من نوع فريد .. فالثورة الجزائرية كانت على الدوام « شعبية » والريف هو الأصل فيها ، فبينا عهدنا فى كثير من الثورات التحريرية العالمية أن المدينة وسكانها ، تمثل العامل الأساسى فى مد الثورة واستمرارها ، فقد كان الريف الجزائرى هو القوة الأساسية فى ثورة أول نوفمبر ، فمنه جيش التحرير ومنه قاعدة الانطلاق ، وعلى أرضه ميدان المعركة .

هكذا ارتبط تاريخ الثورة الجزائرية بالشمولية والجماعية .. ارتبط بحركة التاريخ والاستمرار والتجدد ، حتى لا تتجمد الثورة عند تجربة جيل محدد ، أو مصلحة جماعة بعينها على حساب أخرى .

انعكست الشمولية والجماعية فى ثورة أول نوفمبر على إعادة صياغة بعض المفاهيم كالبطولة والتضحية وطول النفس فى الكفاح .. كتب فى هذا صحفى عربى كبير ، زار الجزائر واتصل بأبطال ثورة أول نوفمبر .. أى اتصل بأفراد من الشعب الجزائرى ، قال متسائلا .. و من هو البطل الجزائرى .. إنك تستطيع أن تقابل بطلا كل يوم .. وبطلا

ف جميع الناس ، ولهذا لم يعد هناك بطل يشيرون إليه بالإصبع فهم يشيرون إلى أبطالهم باسم ( الشهداء ) ويلقبون المواطن بلقب الأخ .. إن البطل عندهم مسألة عادية فهم يتقاسمون الزهو بالبطولة .. لقد أحسست أن طول الحرب وطول المقاومة وشدة الخطر وتفنن الفرنسيين في الاضطهاد .. والتعذيب والتنكيل قد فرض على الجزائريين قسطا من البطولة التي لم تعد بطولة .

البطولة شيئا عاديا اختلط في حياتهم و لم تعد ميزة ولا امتيازا ولا استثناء .. ويبدو أن البطولة أصبحت جزءا من حياتهم اليومية حتى لم يعد لها وزن كا تصبح الثياب شيئا عاديا لا نحس بثقله .. هذا هو مفهوم البطولة في ثقافة الثورة الجزائرية .

#### هـ ـ عود على بدء:

نخرج من هذا كله ، إلى أن الثورة الجزائرية لم تؤد إلى وصل ماضى المجتمع الجزائرى بحاضره للحفاظ على بناء شخصيته فقط ، وإنما انطلقت تحت تأثير ظروفه التاريخية وتقاليده وقيمه التى سايرت مراحل تطوره الحضارى ، والتى أدت بدورها إلى بعث القوة فى الثورة ودفعها إلى الأمام ، فلا غرابة إذن إن ركزت السياسة الاستعمارية أهدافها للقضاء على التراث الثقافي للمجتمع الجزائرى وكل ما يمت إلى ماضيه بصلة ويمكن أن يشكل فى وقت من الأوقات قوة معنوية فى أى معركة للتحرير .

وكاًنَّ الإمام عبد الحميد بن باديس كان يتوقع اندلاع الثورة لاستعادة الحرية للشعب الجزائرى فنجده يقول: ١٠.. إن هذه الأمة الجزائرية الإسلامية ليست هى فرنسا ولا تريد أن تصير فرنسا، ولا تستطيع أن تكون فرنسا ولو أرادت، بل هى أمة بعيدة عن فرنسا كل البعد، في لغتها ودينها وفي أخلاقها وعنصرها، لا تريد أن تندمج، ولها وطن معين هو الوطن الجزائرى ٩.

الحقائق الحاد أن يحول بيننا وبين فكرتنا التى نؤمن بها فقد حاول عبثا قلب الحقائق ونحن لا نتزحزح عن تلك الفكرة قيد شعرة مهما طغى سيل الكوارث على أمة لها ما للشعب الجزائرى من الصفات .. أيتها الحرية المحبوبة واشوقاه إليك .. » .

## ثانيا: التغيير الثقافي والشخصية الوطنية:

تبرز أهمية التغيير الثقافي في عملية التنمية بمعناها الاجتماعي الواسع ، الذي يضم \_ إلى جانب المفهوم الاقتصادي \_ الموارد والطاقات الروحية والأخلاقية والثقافية وهي الطاقات المحركة لقوى التغيير . إذ كلما تعمقت جذور التغيير الثقافي إلى الأدوار والوظائف واتسعت أبعاده إلى أنماط وأشكال ومظاهر العلاقات الاجتماعية استطاع أن يكون أداة فعالة للتطوير والتقدم .

## أ ــ أجهزة الثقافة والمثقف :

للثقافة فى وقتنا الحاضر دورها الإيجابى فى تكوين شخصية المواطن وبلورة ذاتية الأمة واستكمال بناء كيانها ، ولا شك أن الانتشار الواسع للتوعية عن طريق ما تحققه أجهزة التثقيف العامة على المستوى البصرى كالطباعة والنشر والصحافة والكتابة ، أو على المستوى السمعى كالخطابة والإذاعة أو على المستوى السمعى والبصرى كالسينا والتلفزة ، كل ذلك وما شابه قد تجاوز حواجز العزلة الثقافية وقضى على القواعد التي حرمت فئات الشعب من كل ما له صلة بتراثه ومقوماته الوطنية .. وأصبح من الممكن فى جزائر الثورة تحقيق المقاربة بين النماذج الثقافية التي ظلت لأكثر من 32 سنة متباعدة .

إن المشكلة التي نواجهها اليوم بعد مرور 30 سنة على ثورة التحرير بها محاولة التعرف على مدى استجابة ووعى الطليعة المثقفة لمقتضيات ومتطلبات هذه المرحلة من التغير ، التي يمر بها المجتمع الجزائرى بكل قطاعاته ، خصوصا بعد وضوح الرؤية السياسية والثقافية للبلاد ، ووضع القواعد المتينة لحزب جبهة التحرير ، ومع ذلك فلا نشك في وجود بعض الرواسب التاريخية التي تعود أساسا إلى السياسة الثقافية الاستعمارية التي فرضت على مثقفينا بهدف تفتيت نضالهم وعزلهم عن واقع مجتمعهم .. باعثة فيهم التشكيك في مدى قدرتهم على بعث طاقات الشعب الجزائرى من أجل التحرر وكسب المعركة السياسية .

## ب ـ اشعراكية الثقافة .. أو .. الثقافة للشعب :

مهدف الثورة الجزائرية في هذه المرحلة من البناء السياسي والثقافي والاجتماعي إلى تحقيق الثورة الثقافية ، التي لا نشك في أنها سوف تنطلف من فلسفة ؛ من مبادئها إشاعة الثقافة الوطنية والعمل على تكاملها وذلك على اعتبار أننا نمر بتجربة تنموية بناءة ورائدة بين الهلاد النامية تتطلب اقتلاع الموروثات الثقافية الاستعمارية \_ التي تحالفت مع الرجعية المحلية لتشويه وإذابة الثقافة والشخصية الوطنية \_ لتحل محلها ثقافة وطنية ، تتيح الفرص المتكافئة لتعبئة اتفاقية شاملة على مستوى جميع قطاعات المجتمع الجزائرى .. باديته وريفه وحضره .

كا تعمل على تحقيق « اشتراكية الثقافة » ونعنى بها إتاحة المنع الثقافية وجميع المعلومات الأساسية والضرورية اللازمة لتكوين رأى عام مستنير ، يجمع جميع المواطنين على نحو بسمح باستمرارية العمل الثورى وفق مبادىء الثورة الجزائرية ، ذلك أن الثقافة ليست ترفا ، وإنما هي ضرورة حياتية ، الأمر الذي يدفعنا إلى تبنى شعار « الثقافة للشعب » وذلك انطلاقا من أن اشتراكية الثقافة تشمل الاحتياجات الثقافية لجميع المواطنين في أقاصى الريف والصحراء ، وفي المناطق النائية والمعزولة كا في المناطق الحضرية والتجمعات السكانية الكبيرة في المدن .

## ج ــ القيم الروحية والتغيير الثقاف :

من المعروف أن التراث الروحى لأية أمة ينطوى على تنظيم جماعى ، ويعتبر في الوقت نفسه بمثابة الوعاء الذى تنصهر فيه المثل الاجتماعية والمقومات الحلقية التي تضمن للمجتمع كيانه الروحي ، فهو تراث يحوي جميع القواعد والقوانين والسنن التي تنظم علاقات الأفراد بعضهم ببعض وعلاقتهم بمجتمعهم .

لقد أدى تراثنا الروحى دورا قياديا فى تغذية الشخصية الوطنية وتقوية الدفع الثورى ضد الاستعمار ، وقد تبلور هذا الدور فى أعمال جمعية العلماء المسلمين الجزائريين ممثلة فى روادها عبد الحميد بن باديس ومبارك الميلى والبشير الإبراهيمي والعربى والتبسى وغيرهم ، لا عقم ولا جمود فى الدين ، والاجتهاد ضرورة عقلية ودينية .

إن أى جمود أو تخلف نوصف به ليس منبئقا من طبيعة تراثنا الثقافي أو قيمنا الروحية ، ولكنه عنصر دخيل فرض علينا من « الداخل » ، من أجل السيطرة السياسية أو الاقتصادية أو الدينية التبشيرية ، وأجبرنا عليه من « الخارج » نتيجة للظروف السياسية التي كانت تمر بها جزائر ما قبل الثورة .

لكن ونحن نمر بمرحلة إعادة بناء ثقافتنا الوطنية ، ورد الاعتبار لشخصيتنا الوطنية والمكلومة ، يجب أن نحرر أنفسنا من تصارع التيارات المذهبية العالمية ومن جدلها العقيم ، وهي التيارات التي اتخذت من بعض البلدان النامية أوكارا لها ، فنبني ، أو نعيد صياغة صرحنا الفكرى المتحرر واتجاهنا الأيديولوجي الواضح .. بعيدا عن التيارات التواكلية التي ورثتنا الضعف أو عودتنا على « الاستجداء الدولى » تحت تأثير الاستعمار الثقافي والإكراه الحضارى .

## د ــ نريدها ثقافة وطنية .. ولكنها متفتحة :

غنى عن البيان أن انتصار الثورة الجزائرية فى الميدان السياسى ، يمثل ثورة متكاملة ومترابطة الجوانب متصلة الحلقات فإذا كانت الثورة الجزائرية قد أنجزت الكثير فى المجال السياسى فقد حددت نفسها فى بناء مؤسسات وطنية سياسية واقتصادية وثقافية صميمة تعكس استقلال الشعب الجزائرى ، استقلال قراره السياسى واستقلال استغلاله لثرواته واستقلال إرادته فى بناء ثقافته الوطنية .

فمما لا شك فيه أن خطة الاستعمار في الجزائر لم تكن تهدف فرض سيطرة سياسية أو اقتصادية فحسب وإنما كانت تهدف إلى فرض سيطرة فكرية وثقافية ، وكان هم الاستعمار طمس تراثنا الفكرى والروحى .. أو التقليل من شأنه ووصفه بالجمود والتحجر .. والعمل على إثارة الفكر الشعوبي وإثرائه بالنظريات البالية التي عفا عليها الزمن ، وتصوير مجتمعنا وكأنه عبارة عن « جزر ثقافية » لا تربطها ما يطلق عليه علماء النفس الاجتماعي والأنثروبولوجيا به « الشخصية الوطنية » .

إننا ونحن نعيش مرحلة الثورة بكل أبعادها ؛ الثورة التي تمس الماضي كما تمس الحاضر والمستقبل، فإننا مطالبون بالتخلص من مظاهر التبعية الثقافية التي كانت ولا ترال تصور لنا أن الثقافة الفعالة تقوم على اقتباس ما في المجتمعات الغربية وأن ما دون ذلك لا يرقى إلى المستوى الحضاري العالمي، ولا يمكن أن يسايره.

## ثالثًا : دور المثقف وأجهزة الإعلام .. في التوعية السياسية :

## أ ـ المثقف كمواطن:

لا يخلو مجتمع من مجموعة من أبنائه وظيفتها تفسير كوامن الظواهر الطبيعية والنفسية والاجتاعية ، وتحليل المشكلات والأزمات وما يعترض المواطنين في حياتهم اليومية ، فهى مجموعة تملك أنواعا ومستويات من المعرفة توصلت إليها عن طريق التبصر العلمى ، مجموعة كرست جهودها ونشاطها لإنماء تراث المجتمع عن طريق تنوير المواطنين وإثراء معارفهم في شتى الميادين . تلكم هي مجموعة أو فئة المتقفين ، فطالما امتزج دور المتقف بدوره كمواطن ، فمعنى ذلك أن له روابط متينة بين وظيفته وبين المجتمع الذي ينتمى اليه ، إذ كلما ازدادت الحاجة إليه بسبب ما يتمتع به من عمق في التفكير وقدرة على تحليل المواقف .. ازدادت مكانته الاجتماعية قوة .. ومهامه تعقيداً ، بعكس ما إذا كان ضيق التفكير ضحل المعرفة .. فإن المجتمع سوف يسحب منه الوظيفة التي أوكلها له .

يبرز دور المثقف في مجتمعنا ، من حيث جهوده في تنظيم علاقاتنا كمواطنين في مجتمع متغير ، تتخلله أثناء تطوره هزات في قيمه الاجتماعية والأخلاقية ، إذ لا يمكن والحالة هذه أن يقف المثقف بعيدا تاركا المواطنين حيارى يتخبطون في خبضم صراع القيم والمواقف الجديدة التي تطرأ على حياتهم ، ولا يعرفون كيف يواجهونها ، كما لا يجدون لها تفسيرا ، خصوصا وأن مجتمعنا يجتاز اليوم تحولات اجتماعية واقتصادية وسياسية ونفسية .. نتيجة للتغيرات الثورية التي مست بناءه .. كما مست مختلف مستوياته الاجتماعية والطبقية بحيث لم يعد من السهل تعبئة الرأى العام الجزائرى وتوجيه إلا عن طريق الفئة المثقفة ، الواعية بدورها الوطني في تنوير المواطن بما تتضمنه الأوضاع طريق الفئة المثقفة ، الواعية بدورها الوطني في تنوير المواطن بما تتضمنه الأنواع من الاجتماعية الخوات الثورية ، كمًا وكيفاً ، حتى لا يقع فريسة لأنواع من الإشاعات والحرب النفسية الإشاعات والحرب النفسية تنشط في فترات الثورات الاجتماعية والإصلاحات الكبرى ، بهدف تعميق ما يحدث نتيجة لتلك الثورات من هوات ثقافية ، والعمل على بلبلة الأفكار ونشر السخط والتذمر ، بحيث يجد المواطن نفسه وقد نسى دوره الاجتماعي الأصلى .. ليصبح همه الوحيد إشباع بحيث يجد المواطن نفسه وقد نسى دوره الاجتماعي الأصلى .. ليصبح همه الوحيد إشباع

رغباته المكبوتة ، بترديد الإشاعات التي تحرك فيه العواطف والكراهية لكل جديد ، ومن ثم تزداد صعوبة تكيفه أو تقبله لكل تحول أو تغير .

إننا لا نشك ونحن نجتاز مراحل متعاقبة من الثورة الجزائرية ، تعد على أصابع اليد ، من التسيير الذاتى إلى الثورة الصناعية ، إلى الثورة الزراعية بقراها الفلاحية ، واتحاداتها الفلاحية إلى التسيير الاشتراكى للمؤسسات ، إلى القانون العام للعامل ، إلى التعريب إلخ ، مفاهيم قد تختلف فى الشكل والمضمون بالنسبة لفئات المجتمع الجزائرى .. على أساس تواجدهم الجغرافي وبناء تفكيرهم السياسي والمهنى والديني والحضرى والبدوى .. إذ كل ما نعتبره حقيقة عن كل موضوع من هذه الموضوعات يعتمد قبل كل شيء على البناء الفكرى وعلى القرينة ، وهو أمر يتطلب من المثقف الملتزم قبل غيره أن يضعه فى إطاره الصحيح .. بل ويمكنه أن يضعه كفرضيات للبحث تخضع للاختبار بدل تركه للدعاية التي لا تخضع لأي أساس علمي .

تمت خلال السنوات العشر السابقة أنواع من الدعاية المسمومة بهدف إثارة شعور المواطنين بشكل منعزل عن واقعهم الاجتماعي ، وتبديد مواقفهم ونظرتهم إلى الحياة في ظل المفاهيم الجديدة للثورة الجزائرية ، وهو بالضبط ماتثيره الدعاية الأجنبية ، مستغلة في ذلك وسائل الإعلام الجماهيرية كالإذاعة والتلفزة والسينما والصحافة والنشرات والكتب والزيارات والملتقيات إلخ .

تتضح المشكلة إذن بالنسبة للمثقف في هذه المرحلة في مدى تمكنه من التقريب بين الوجود الاجتماعي في ظل الثورة وبين طبيعة البناء الاجتماعي التقليدي .. وهنا تظهر أهمية التركيز على مفاهيم العمل الجماعي والقيم الجماعية وإشاعة التدابير الوقائية ضد عوامل تفكك الوحدة الجماعية عن طريق التصدي للاتجاهات الغربية عن مجتمعنا \_ والتي لا تخدم إلا أهدافاً أجنبية أو فئات وطنية لا تزال تعيش على بقايا ما قبل سنة 1954 \_ بالإضافة إلى إبراز فاعلية القيم الروحية والدينية .. ودعم النظرة التحليلية النقدية النزيهة لختلف أوجه النشاط في حياتنا اليومية .

قد يكون هذا هو دور المثقف وهذه هى وظيفته التى تتطلبها ظروفنا الراهنة ، لكن ما هى أداته ووسيلته ؟ ليست هناك وسيلة أيسر وأضمن من وسائل الإعلام الجماهيرية لإبراز قدرات المواطنين ، وإمكانياتهم فى البناء والتنمية وبطريقة منظمة ومبسطة ، ولإثارة

حماسهم فى العمل والمشاركة المادية والمعنوية فى الحياة العامة ، وإشعارهم بأنهم يساهمون فى صنع حياتهم ومستقبل أبنائهم ، ومن ثم يسهل دفعهم فى طريق التطور الثقافى والاجتماعي ، أى نحو تحقيق وحدة فكرية متكاملة تساير التطور الذى تشهده الجزائر فى الميدان الاقتصادى .

#### ب ــ الوسيلة والغاية:

إذا نحن ألقينا نظرة سريعة على وسائل الإعلام الجماهيرية عندنا ، لأمكن القول بأنها إحدى نتائج معركة التحرير من الاستعمار بمختلف ركائزه السياسية والاقتصادية والثقافية .. ومع ذلك فهى تتطلب المزيد من العناية لتطويرها ، حتى تقوم بدورها كاملا في تطهير مجتمعنا من شوائب القيم التي غرسها فيه الاستعمار على مدى مائة وثلاثين سنة ، وهي القيم التي تثبط من العمل الجماعي وتحبذ الفردية .. تشكك ف كل عمل أو إنجاز وطني ، وتدعو لكل ما هو أجنبي ، فلقد عانينا في الجزائر ولا زلنا نتعرض لأنواع من الشائعات والتضليل ، لحمته وسداه تفتيت مقومات الشخصية الوطنية وبذر الاستكانة والتواكل والميل إلى الرقابة والاستسلام للواقع سواء عن طريق ترديد شائعات (سوداء ) بين الحين والآخر ، أو بث أمثال شعبية بالية بهدف تبرير المد الثقافي الأجنبي ، أو لاستساغة الاحتكار الثقافي المستورد مثل اللي خاف أسلم واللي أسلم سعدت أيامه الولاس نبوسو ، و الا ترفاي أراب ، (أي عمل عربي ) ، و الإذا عربت خربت ، وال عن طريق التشكيك والريبة في جدوى استنهاض الثقافة الوطنية والحط من كل عمل أو عن طريق التشكيك والريبة في جدوى استنهاض الثقافة الوطنية والحط من كل عمل أو عن طريق التشكيك والريبة في جدوى استنهاض الثقافة الوطنية والحط من كل عمل إنساني جديد ، فكرى أو مادى ، يقوم به المواطن الجزائري .

إن عهدنا ليس ببعيد عندما وضعت الجزائر مقدراتها الاقتصادية بين أيدى أبنائها حيث بدأنا نواجه سيلا من الدعاية الأجنبية في الصحف والإذاعات .. تلتقى حول هدف واحد ، هو أن الجزائر بلد زراعى ، ولا يمكن أن تصبح بلداً صناعيا .. تضارع صناعاتها الصناعات الأجنبية .. المستوردة ! بل إن نفط الجزائر الذى سال عليه لعاب الشركات الأجنبية العالمية .. أصبح نفطا أحمر اللون .. لا يرقى إلى مرتبة أنواع النفط العالمي ! والسبب ليس في النفط ، وإنما في الأيدى الوطنية التي وضعت عليه يدها ، وأصبحت تستثمره لصالح شعبها !.

لهذا تصدت وسائل الإعلام عندنا لدحض هذه الشائعات المسمومة ، حتى لا تنفذ إلى شرائح المجتمع من عمال وفلاحين وطلبة وجنود .. لكن هذا لا يكفى دون تخطيط لرسم نماذج من القيم الوطنية والمفاهيم الثورية المستخلصة من مبادىء الثورة الجزائرية ومن مواثيقها العديدة ، واتخاذها من أسس تكوين شبابنا وتنشئته التنشئة الوطنية السياسية الواضحة ، مستغلين في ذلك أجهزة الإعلام الجماهيرية ودور الثقافة .

إلا أن الخطوات التى يسير بها جهازنا الثقافى ، لا تزال بطيئة إذا قيست بالإنجازات التى حققتها الثورة الجزائرية فى المجالات الأخرى السياسية منها والاقتصادية ، فأين المسرح ؟ وأين الإنتاج السينهائى الرفيع ؟ وأين الإنتاج التليفزيونى الترفيهى والثقافى ؟ وأين الدور المنتظر من دور الثقافة على مستوى الولايات ؟ أين الكتاب ؟ .

وباختصار يجب على القطاع الثقافي أن يساير السياسة العامة للبلاد ، سواء من حيث المضمون والمحتوى أم من حيث الكم والأداة التنفيذية .

إن الجزائر كبلد نام مطالب بإنجاز عملية انتقال واسعة فى جميع المجالات ، لتجاوز مرحلة التخلف ، وهى عملية تقتضى بكل تأكيد تكامل وتعاون مختلف أوجه النشاط الاقتصادى والثقافى والسياسى والاجتاعى ، وفق مخطط واضح ومدروس يستهدف فى النهاية تنمية الإنسان الجزائرى باستخدام أجهزة الإعلام الجماهيرية .

## رابعا: الثورة الجزائرية والشباب .. تكامل واستمرار: أ ــ الشباب ثورة:

يمثل الشباب إحدى مراحل الحياة الإنسانية التي نجهل عنها الكثير ، فقد ساد الاعتقاد مدة طويلة .. أنها مجرد مرحلة للانتقال بين الطفولة وسنّ النضج أو الاكتال ، كا اختلف العلماء فيما بينهم حول تحديد حدود هذه الفترة .. بل وما زال علماء النفس والاجتماع حتى وقتنا الحاضر يتخذون ملاحظاتهم عن حياة الشباب وسيلة لتدعيم دراساتهم عن الإنسان المكتمل الشخصية ، وفي ذلك ما فيه من الخلط الذي يشبه في نتائجه الخطيرة ما كان يسود قديما من اعتبار الطفل رجلا في صورة مصغرة ، وقد أدت هذه النظرة الخاطئة إلى اعتبار نشاطات وسلوك الطفل أو الشاب ضربا من العبث الذي لا فائدة من ورائه ويجب القضاء عليه .

والملاحظ أن المربى والمصلح الاجتماعي (جان جاك رسو) كان من أوائل المصلحين .. الذين ثاروا على هذا الاعتقاد الخاطيء ، ومن توجيهاته في هذا الميدان عبارته المشهورة : « ابدأوا بدراسة أطفالكم فمن الأكيد أنكم لا تعرفونهم » .

يحدد الشباب عادة بتلك المرحلة التي تقع من السادسة عشرة إلى الثانية والعشرين ، وهي المرحلة التي يتجه فيها الشباب بكامل كيانه نحو المستقبل وتتضح أمامه فجأة مجالات الثقافة المختلفة ونواحى الحياة الاجتماعية المتشعّبة .

وإذا رجعنا إلى مذكرات المفكرين والشعراء ورجال السياسة والقادة العسكريين .. وجدنا عند الكثيرين منهم من يسمى مرحلة الشباب بالرغبة في « التفرد والأصالة » خصوصا بين سن السادسة عشرة والعشرين ، فمثلا في حياة طاغور ، لاحظ شاعر الهند بنفسه ميله إلى التفرد .. ومخالفة الآخرين فيما يعملون ومن قوله في ذلك : « .. لقد كنت أقضى كثيرا من الليالي بدون نوم لا لسبب .. إلا لكي أشعر بلذة التصرف غير المألوف .. وبأنني أعمل غير ما يعمله الناس .. » لكن قد يظن البعض أن هذه الحالة وما تشابهها يتصف بها النوابغ في مرحلة شبابهم ، لكن هذا ليس بصحيح فقد لوحظت حالات مماثلة عند غيرهم من الشباب العاديين .

إذ عثر فى مذكرات شاب عادى على ما يلى : « كل ما ليس بجديد يبعث فى نفسى السأم والضجر ، والفكرة أو الصورة أو الأغنية تفقد فى نظرى بهجتها ، وتصبح بالية عتيقة بمجرد أن تشيع بين الناس .. إننى حين أفكر فى مسألة مألوفة أشعر بأننى أتذوق طعم وقت الشيخوخة قبل الأوان .. » .

إذن صفة التفرد .. والأصالة هذه هي أساس ما نلاحظه من صعوبات يلاقيها الشباب .. والمخططون للشباب .. فالشباب يريد دائما أن يحيا حياة يحقق فيها آماله .. ويصهر فيها ما حوله ، وفي كلتا الحالتين نرى نحن الكبار في ذلك خطراً .. لأن الشباب إذا لم نأخذ بيده ونوجهه فسوف يئور على بيئته ويثور على نفسه .

إن مظهر الغرابة أو الشذوذ في تصرفات الشباب لا يكون إلا في أعيننا نحن الكبار والذين تخطوا سن الشباب ( لأننا نحن وأبناءنا في عالم متغير )، أما في أعين الشباب

فليس هناك شذوذ مطلقا ، بل إن الشذوذ بالنسبة للشباب هو الخضوع للمألوف من الأوضاع والسير في ركب الحياة العادية وعلى الروتين المعهود .

فلا غرابة إذن إن كانت مرحلة الشباب بكليتها مرحلة ه ثورة ه ثورة من الناحية الجسمية ، وثورة من الناحية النفسية وثورة من حيث التمرد على الوسط الاجتماعي ، فقد أثبتت الدراسات الاجتماعية أن مشكلة الشباب تتخذ أشكالا مختلفة حسب اختلاف الزمان والمكان .. وحسب اختلاف البيئة والنظم الاجتماعية السائدة فيها ، وهذا هو السبب الذي يجعل الرجال المكتملين في عصر معين يحكمون على شباب عصرهم حكما قاسيا ، ومن قبيل ذلك ما نسمعه كثيرا على ألسنة الرجال والسيدات من نقد لتصرفات الشباب .

( ). إن الشباب اليوم مستهتر لا يهتم بالقيم الروحية والأخلاقية ، لقد كنا شبابا ولكننا لم نكن نتصرف مثل هذه التصرفات الحمقاء . . » إن هؤلاء الناقدين لا يذكرون . . أو نسوا أنهم فى أيام شبابهم كانوا يتعرضون لمثل هذا النقد من الجيل الأكبر سنا .

إن شعوبنا النامية الثائرة لن يكتب لها البقاء ولا النهوض بتراثها .. ما لم يكن حاملو هذا التراث هم الشباب .. فالشباب إذا تخلّى عن رسالته العلمية و لم يبذل جهده ونشاطه الفياض في إنماء هذا التراث والمحافظة عليه فإنه يضيع ويتبدد ، وهيهات لنا أن نستطيع استرجاعه بعد أن نصبح شعوبا قد غلبها الجهل على أمرها .

## ب ــ الوقاية خير من العلاج:

إن مما لا شك فيه أن للشباب تأثيراً كبيرا على البناء الفكرى للأمة ، وخصوصا إذا كانت نسبته كبيرة وشباب الجزائر \_ كا تقول الإحصاءات \_ تتعدى نسبته ( 56% ) من مجموع السكان حتى عدت الجزائر من أكبر البلدان فتوة فى العالم ، لكن هل يكون للشباب مفعول .. إن لم يشكل خطراً .. وما لم يوجه ويبنى عقليا وجسميا .. ويحدد له دوره بوضوح ؟ إذن ما هو دور شباب الثورة الجزائرية ؟

لا شك أن بناء الجزائر المستقلة يتطلب مزيدا من العمل على غرار ما كان عليه الحال أيام حرب التحرير ، ولو ألقينا نظرة خاطفة على قطاع الشباب وما يبذل من جهد فى سبيل بنائه وإنمائه ، لأمكن أن نسجل بكل فخر أنّ الدولة الجزائرية تخصص ما يقرب من

( 25% ) من الميزانية العامة للتعليم وسوف تتأكد لدينا هذه الحقيقة إذا علمنا أن التعليم الابتدائى وحده قد تطور منذ سنة 1962 من ( 746.937 ) تلميذاً إلى ( 2.018.937 ) تلميذاً الى ( 1971 ) تلميذاً الى ( 1971 ) تلميذا سنة 1971 .

وإذا انتقلنا بسرعة إلى السنة الدراسية ( 84..83 ) فسوف نلاحظ أن عدد الذين التحقوا بالمدرسة خلال هذه السنة وحدها بلغ ( 560.000 ) تلميذ ( قارن هذا بمجموع التلاميذ سنة 1962 ) بحيث وصل مجموع عدد الأطفال الذين يؤمون المدرسة ( 4435.000 ) تلميذ يضمهم ( 62.627 ) قسما ويقوم بتعليمهم ( 156.000 ) معلم ، مستخدمين حوالي ( 27 ) مليون نسخة من الكتب المدرسية التي تقدمها الدولة مجانا للتلميذ الجزائري .

كا قامت الدولة فى نطاق خدمة الشباب وتكوينه بإنشاء المعاهد التكنولوجية والتى بلغ عددها ( 31 ) معهدا تضم أكثر من ( 88 ) ألف تلميذ يمثلون فئة الشباب الذين لم يتمكنوا من متابعة دراستهم لسبب أو لآخر ، وتقوم هذه المعاهد ( وهى غير المعاهد التكنولوجية لتكوين المعلمين ) بتكوينهم فى شتى الميادين وإنقاذهم من البطالة والتعرض للانحراف .

#### ج ـ مجرد نماذج:

وإلى جانب التكوين العلمى والمهنى فى المدارس والمعاهد الرسمية هناك عدد من المنظمات الوطنية الخاصة بالشباب، والتى تستهدف أساسا ربط الشباب الجزائرى بمبادىء الثورة والدفاع عنها، وفى مقدمة هذه المنظمات الحركة الكشفية أو (الكشافة الإسلامية الجزائرية) التى تستوعب أكثر من (35) ألف شاب جزائرى تتراوح أعمارهم بين السادسة عشرة والثامنة عشرة وهو عدد قليل إذا قيس بعدد أفراد هذه الفئة من الشباب الذين يقارب عددهم المليونين.

ونظرا للدور الملقى على منظمة الكشافة الجزائرية بالإضافة إلى الإمكانيات المادية التى تتطلبها لأداء وظيفتها فى أحسن الظروف فقد تقرر ابتداء من سنة 1945 أن تقوم وزارة الشبيبة والرياضة بتنمية الحركة الكشفية ومدّها بالوسائل المادية والبشرية الضرورية.

أما بالنسبة لشبيبة جبهة التحرير الوطنى فتعتبر منظمة للشباب ، تستهدف توجيه الشباب الجزائرى توجيها ثوريا ، يتماشى والخط الثورى للدولة الجزائرية الحديثة لهذا نلاحظ أن هذه المنظمة تأسست مباشرة بعد إعلان الاستقلال سنة 1962 ، وتحت إشراف رعاية الحزب ، وقد شهدت هذه المنظمة تغييرات جذرية منذ سنة 1945 ، تناولتها من حيث البناء والتنظيم بحيث أصبحت تسرى عليها نفس القوانين الأساسية التى تعنى حزب جبهة التحرير الوطنى ، كما تتمتع بمجلة ناطقة باسمها .

تتجسد وظائف منظمة شبيبة جبهة التحرير في حملات التطوع ومحو الأمية والتشجير وغيرها ، بحيث مكنت قطاع الشباب المنخرط فيها من الاحتكاك بالواقع الاقتصادى والاجتماعي لمجتمعه ، بل وتجاوز نشاطها إلى النطاق الدولي حيث ترتبط بعلاقات مع أكثر من ( 250 ) منظمة دولية تعنى بقضايا الشباب ، وفي مقدمتها منظمات الشباب المناضل في إفريقيا والبلدان النامية الأخرى .

## د ــ بين أمس واليوم :

أولت الجزائر قطاع الشباب اهتماما خاصا ، بحيث أصبحت قضية تكوينه ورعايته قضية وطنية ترتبط وظيفيا باستمرار الثورة الجزائرية لبناء المجتمع الجزائرى الجديد ، فالجزائر ، كما سبق أن ذكرنا ، بها ( 56% ) من الشباب الذين يقل سنهم عن العشرين سنة وهى نسبة مرتفعة جدا إذا قيست بنسبة الشباب في مجتمعات أخرى ، تتطلب سياسة وطنية لتوجيه هذه الملايين من الشباب وحمايتها من الانحراف .

ولو عدنا قليلا إلى ما قبل سنة 1962 لأمكن القول إن ما ورثناه من أجهزة الثقافة ومؤسسات الشباب ، لم يكن ليستوعب شبابنا في تلك الفترة ولا حتى عشرهم ، لأن تلك الأجهزة كانت أصلا مهيأة لتلبية حاجة أبناء المستعمرين ومن هم فى خدمتهم .. ومن هنا واجهت الثورة الجزائرية بعد الاستقلال آثار ما بعد التحرير وهي الأثار التي تتمثل في تركة ثقيلة من الثقافة الاستعمارية التي أصبحت تهدد قطاعات شهابنا .. اتجاها وتفكيراً ، وعليه كان لا بد من نشر التعليم ( ذى التكوين الوطني ) على شهابنا .. اتجاها وتفكيراً ، وعليه كان لا بد من نشر التعليم ( ذى التكوين الوطني ) على هميم المستويات .. وإنشاء المعاهد التكنولوجية والمراكز الخاصة بأبناء الشهداء والمراكز وهور اللغافة بشخل عام .

لم يكن فى الجزائر غداة الاستقلال سوى عدد ضئيل من مراكز الشباب تطور عددها خلال ثمانى سنوات إلى أن وصل إلى ( 328 ) مركزا ، سنة 1971 ، وقد تحددت وظيفتها الرئيسية فى تلقين قطاع الشباب مزيداً من الثقافة والتكوين العقلى إلى جانب ما تمدّه به المدرسة ، كما تعتبر هذه المراكز أماكن ملائمة لقضاء وقت الفراغ خصوصا أثناء تعطيل المدارس فى موسم الصيف .

وهذا لا يعنى أن جميع الشباب الجزائرى ينتمى إلى هذه المراكز الثقافية ، بل هناك قطاع آخر من الشباب المتشرد الذى لم يصل إلى سن العمل ، وفى ذات الوقت لم يوفق فى الدراسة ، هذه الفئة من الشباب وضعت لها الدولة حوالى ( 40 ) مركزا ( حتى سنة 1971 ) لتربية أفرادها ووقايتهم من التشرد والانحراف وذلك بتكوينهم عقليا ومهنيا . أما فئة الشباب الذين تعرضوا للانحراف بالفعل فقد خصصت لهم حوالى عشرين مركزا منتشرة فى جميع أنحاء الجزائر . يتلقون فيها تكوينا مهنيا ونشاطا ثقافيا وتربويا تحت إشراف متخصصين ، بهدف تهيئتهم للاندماج فى الحياة العامة للمجتمع ، ولأنهم فى حقيقة الأمر يشكلون قطاعا مريضا من الشباب وجب رعايته وإصلاحه حتى يعود إلى حالته الطبيعية وإلى وظيفته بشكل سليم .

## هـ ـ وفي أرض الغربة شباب:

هناك ما يقرب من ربع مليون من الشباب الجزائرى ( دون سن العشرين ) يعيشون في أوروبا وبصفة خاصة في فرنسا ، ولاشك أن وجودهم في أرض الغربة بما فيها من مشاكل سياسية وثقافية واجتماعية وحتى العنصرية منها ، سوف تضغط عليهم بشكل أو بآخر .

فالانفصال عن المجتمع الأصلى ، بالنسبة للكبار الذين نشأوا في الجزائر قد لا يشكل خطرا عليهم مثلما هو الحال بالنسبة لأولئك الذين نشأوا على أرض الغربة وفي مدارسها وبين أبنائها .. وتشبعوا بعادات وتقاليد مجتمعاتها ، ومما يزيد من خطورة هذه الظاهرة انقطاع أبناء المهاجر الجزائري عن وطنهم الأصلى .. وغالبا ما يكون السبب عجز المهاجر ماديا عن اصطحاب أبنائه معه إلى الجزائر في كل مرة .

هؤلاء الشباب الذين لم تسعدهم الظروف لزيارة وطنهم ، والاحتكاك بواقع مجتمعهم بثقافته .. ونمط معيشته .. وتفكيره .. لا بد وأن يأتى عليهم حين من الدهر ليجدوا أنفسهم وقد أصبحوا غرباء عن وطنهم .. تفكيرا وأسلوبا واتجاها .. خصوصا إذا علمنا أن معظم شبابنا المهاجر بعد الاستقلال إما أنه قد اصطحب أسرته معه ، أو قد اتخذ أسرة في أرض الغربة .. فذا قامت الدولة ممثلة في ودادية الجزائريين بأوروبا .. بالتصدى فخذه الظاهرة ، وذلك حتى لا تستفحل وتجرف معها نخبة من خيرة الشباب الجزائري ، فجندت إمكانيات عامة لخدمة هؤلاء ، والعمل على ربطهم بشخصيتهم الوطنية وبثقافتهم الأصلية ، مستعينة في ذلك بسفاراتنا في الخارج ، فأسست لهم ( 26 ) مركزا للشباب في مختلف أنحاء فرنسا وبلدان أوروبا الغربية .. يتلقون فيها لغتهم الوطنية ( العربية ) كا يتعرفون عن طريق الكتب والنشرات والصحف الوطنية والأفلام والتسجيلات على قضايا يتعرفون عن طريق الكتب والنشرات والصحف الوطنية والأفلام والتسجيلات على قضايا

وقد بينت الإحصاءات أن عدد المستفيدين من هذه المراكز ، من حيث الانتظام فى تلقى التعليم حوالى ( 10.000 ) شاب ، يضاف إليهم عدة آلاف من شباب أبناء المهاجرين تنظم لهم الدولة الجزائرية زيارات للوطن حتى يظلوا على صلة بأقاربهم وأبناء وطنهم .

## أ \_ الحدمة العسكرية في الدولة الإسلامية :

روت كتب التاريخ أن الخليفة عمر بن الخطاب اهتم كثيرا بموضوع الخدمة العسكرية الإزامية وذلك عندما لاحظ أن الناس بدأوا يتثاقلون عن الجهاد، بعد اتساع الدولة الإسلامية، في العراق والشام ومصر وسائر مناطق الجزيرة العربية، وانشغلوا بجمع الأموال وتدبير سبل العيش، بالإضافة إلى كثرة الخراج الذي كان يأتيه من مختلف ملاطعات الدولة.

ولها وطبع حمر ما يسمى و بالديوان و بعد أن تبينت له عيوب نظام التطوع والانعداب المعمول بهما في الحيش حتى عهده ، وتحددت وظيفه الديوان في حفظ حقوق الدولة من حيث الدحل والمصاريف وإحصاء أفراد الجيش بأسمائهم وتقدير مرتباتهم .

ومنذ هذا التاريخ بدأ التجنيد الإلزامي في الدولة الإسلامية ، والذي تمثل في إيجاد نظامين في التجنيد : التجنيد المنظم وتكون لأفراده مرتباتهم الدائمة من خزانة الدولة ، على أن يمتنعوا عن ممارسة أي نشاط اقتصادي آخر ، والتجنيد التطوعي ، يجند أفراده وقت الحروب ثم يسرحون ، ولهم حق ممارسة الأعمال الأخرى .

سار هذا النظام على نفس الوتيرة إبان عهد الخليفة عثمان بن عفان إلى أن بدأت الفتن الداخلية على عهد الخليفة على بن أبى طالب ، فاختل نظام التجنيد ثم أعيد تنظيمه من جديد على عهد عبد الملك بن مروان الأموى مع بقاء نوعى التجنيد الإلزامي والتطوعي ، وطبقه آنذاك القائد العسكرى المعروف الحجاج بن يوسف الثقفي .

ومنذ ذلك التاريخ أصبح التجنيد الإجبارى نظاما معمولاً به فى الدولة الإسلامية ، وحتى الوقت الحالى تطبقه الدول العربية والإسلامية بعد استقلالها"

هذه لمحة تاريخية وجيزة ، عن الحدمة العسكرية الإلزامية على عهد الدولة العربية الإسلامية ، وإذا عدنا إلى جزائر اليوم ، أمكن القول إنه منذ مؤتمر وادى الصومام مروراً بميثاق طرابلس والميثاق الوطنى ، وحتى المؤتمر الخامس لحزب جبهة التحرير ، تحدد الهدف الرئيسي للدولة الجزائرية المستقلة التي ترمى إلى تكريس جهودها نحو تحقيقه في ميدان التنمية الاقتصادية والاجتماعية ، ألا وهو تغيير الإنسان الجزائري وترقيته السياسية والاجتماعية ، فالإنسان في نظر الثورة الجزائرية هو الغاية من التنمية وهو شرط نجاحها .

ولا شك أن عملية التحول التي يشهدها المجتمع الجزائري منذ الاستقلال ، تتطلب تكامل تضافر الجهود على جميع المستويات من كفاءة وخبرة ولياقة بدنية ، كما تتطلب تكامل جهود أبناء الريف مع أبناء المدينة ، ولن تكلل هذه الجهود ولا يمكن تعبئها في غياب طاقاتها الفاعلة ، وذلك لإدماجها في عملية التنمية على مستوى الوطن وهذه الطاقة الفاعلة بدون شك هي عنصر الشباب ، وعمودها الفقرى .

<sup>،</sup> ملاحظة الاختلاف بين بلد وآخر في تطبيقه .

وإذا كانت التنمية الاجتماعية تعنى عند البعض عملية توافق اجتماعى ، وتعنى عند آخرين إشباع الحاجات الاجتماعية للإنسان ، أو تنمية الفرد إلى أقصى الحدود الممكنة ، أو الوصول به إلى مستوى معين من المعيشة ، فإن هذه التعاريف وغيرها لا تخرج عن الاتجاه العام الذى يرمى من وراء التنمية الاجتماعية إلى إشباع حاجات الفئات الاجتماعية في مجالات التعليم والصحة والإسكان والتدريب المهنى وتنمية الخدمات المحلية .

إلا أن التنمية قد تبقى مجرد خدمات موضوعية ما لم تقم أساسا على فكرة تغيير الأوضاع الاجتماعية القديمة الموروثة عن الاستعمار والتي لا يمكن بحال من الأحوال أن تساير طموح وتطلعات ما بعد ثورة التحرير ، أي طموحات ثورة البناء بناء الإنسان الجزائري الجديد .

## ب ــ فلسفة الخدمة الوطنية استمرار لفلسفة الثورة الجزائرية :

هناك طاقة بشرية هائلة فى الجزائر إذ يرى المهتمون بالإحصاء والديموغرافيا أن الجزائر تعتبر من أكثر الشعوب شبابا فى العالم ولا أدل على ذلك من أن ( 56% ) من سكانها من الشباب الذى يقل عمره عن العشرين سنة .

ولا شك أن أى عاقل لا يمكنه أن يتصور تركيب مجتمع بهذا الشكل وتاريخ شعب كالشعب الجزائرى قاسى من حرب تحرير طويلة ، ضرب فيها اقتصاده ، مضافا إليها ما ورثه من تخلف ثقافى واجتماعى ، أن يبقى شبابه وقوته الحيوية على هامش الحياة سلبي الموقف عالة على المجتمع . متى ؟ فى مرحلة البناء وإعادة صياغة المجتمع الجديد ، أى ف فترة السلم والحرية ورغد العيش .

لقد سبق للاستعمار الفرنسى أن أصدر قانون التجنيد الإجبارى للجزائريين سنة ( 1891 ) وهذا يعنى خدمة العلم الفرنسى والمشاركة الإلزامية فى الحروب التى تشن ضد الشعوب الأخرى مثل سوريا والمغرب وتونس وألمانيا والهند الصينية وغيرها ، أى بدل الدم فى حروب ظالمة لا تعنى الجزائريين ، ومع هذا مات فيها عشرات الآلاف مي آبالنا وشبابنا تحت الإكراه وهم يعلمون أنهم ليسوا بمجاهدين ولا بحاملي لواء الحرية .

تاريخ بلده بيده ، ويخلد عمله وجهده على أرضه وبين أهله ، ومن ثم فجهده سيكون ثمرة لأبنائه ولأمته وشتان بين أمس واليوم .

والدولة الجزائرية اليوم، أتاحت للشباب ما لم تتحه كثير من الدول النامية لأبنائها، والتي مرت بظروف تاريخية وسياسية أخف وطأة مما مر بهذا المجتمع، فعلى سبيل المثال نجد أن ربع سكان الجزائر على مقاعد العلم، أى يكاد يكون التعليم بجميع فروعه مفتوحا أمام جميع المواطنين من قراهم ومداشرهم الصغيرة إلى مدنهم الكبيرة، وبالتالى ففرص التعليم العالى ممهدة الطريق أمام الشباب للوصول إلى أعلى مراحل التكوين النظرى والفنى، ومن تقلد أخطر المسئوليات على مستوى الإدارات والمؤسسات الصناعية والتعليمية والسياسية وغيرها لا عبرة هنا بابن المدير وابن الضابط وابن الوزير وابن الطبيب.

كيف يمكن لشباب من هذا النوع تابعته خدمات الدولة بالرعاية قبل أن يولد ، فرعت والدته في المستوصف ، وقدمت لها شتى الخدمات ، ويوم أن يفتح عينيه على الحياة تتابعه بالرعاية الصحية حتى ينشأ صحيح الجسم سليم البنية ، وما أن يصل إلى سن المدرسة حتى يجد المقعد الدراسي القريب من منزله والكتاب المجاني والمنحة إلى أن يحصل على أعلى المؤهلات ، والدولة تبقى تتابعه بالرعاية ثم تضمن له في النهاية الوظيفة ، بل وتفكر في أسرته من بعده .

وبعد أفلا يمكن لهذا الشاب أن يضحى بـ ( 24 ) شهراً من حياته الفتية عرفانا بالجميل لهذا الوطن ؟

إن الخدمة الوطنية فى جزائر حزب جبهة التحرير والجيش الوطنى الشعبى سليل جيش التحرير ، لم تكن ولن تكون أبداً مجرد كم من العمل المادى والعرق يقدمه كم من الناس ، ومن ثم يمكن لأى إنسان أن يحل محل إنسان آخر ، كما يحدث فى عدد من البلدان ، إذ يمكن للموسر الذى يتمتع بنصيب من الثراء أن يشترى حق الحدمة بالمال الذى يدفعه للدولة فتعفيه من الحدمة العسكرية .

ولا شك أن مثل هذه العملية ، تضعف على المدى البعيد ، من الشعور بالانتهاء للوطن ومن الارتباط الروحي والمادي بالوطن ، إذ تجعل من الفرد القادر من الناحية المادية ،

إنساناً مغترباً وجدانياً عن وطنه ، فى حين تجعل الملتزم بها وغير القادر ماديا إنسانا يعانى من عقدة الحرمان والظلم الاجتماعي من الجماعة التي ينتمي إليها وبالتالى ينتفي مبدأ المساواة بين المواطنين ، كما يضعف الوجدان وتتلاشى العاطفة العارمة التي تظهر عند الأفراد ، في شكل سلوك وممارسات كلما تعرض الوطن لأى خطر داخلي أو خارجي .

وهذا ما عملت الثورة الجزائرية على تجاوزه ومن ثم اعتبرت الخدمة الوطنية من واجبات الشباب إزاء وطنهم ومجتمعهم ، بصرف النظر عن مستوى الشباب من الناحية المادية أو العلمية أو الاجتماعية أو السياسية إلا في حالات نادرة أو استثنائية نص عليها قانون الخدمة الوطنية .

وهنا نرى أنه لا بد من الإشارة إلى أن الحدمة الوطنية مرت من الناحية التشريعية بعدد من الإجراءات التنظيمية منذ انطلاقها مع بدايه عام 1969 وحتى 15 نوفمبر 1974 ، حيث تم بمقتضى الأمر رقم 47 — 103 تنظيم الحدمة الوطنية بصفة نهائية ولا شك أن هذه الفترة ساعدت على وضوح الرؤية تجاه أهداف الحدمة الوطنية والمطالبين بها فى ضوء الواقع الجزائرى مع مراعاة مختلف الظروف الإنسانية والاجتاعية للمطالب بالحدمة .

إن خدمة الشباب لمدة معينة في صفوف الجيش الوطنى الشعبى تمثل أحد أهداف الثورة الجزائرية ، ذلك على اعتبار أن الحدمة الوطنية ما هي إلا ضريبة عرق ومجهود ، يتعين على كل مواطن ، وفي سن معينة ، أن يدفعها ، من أجل بناء جزائر المستقبل ، فإذا كان الأجداد والآباء قد دفعوا ضريبة الدم والروح من أجل الدفاع عن الوطن ومن أجل تحريره فحرى بالأبناء اليوم دفع ضريبة العمل من أجل إعادة بناء الوطن وصيانة استقلاله على جميع المستويات السياسية والاقتصادية والثقافية .

ولهذا كانت الخدمة الوطنية تأخذ مستويين: مستوى عسكرياً ومستوى مدلياً مساعياً. فالمستوى العسكرى يستهدف حمل السلاح وتعلم فنياته المختلفة اسعمدادا للدفاع عن الوطن إذا ما تعرض لتهديد خارجى، ولا شك أن الدفاع عن الوطن فرض حين بطالب به جميع المواطنين لهذا كان تجنيد الشباب منهم وعلى فترات علل في المسعليل جميع المواطنين.

## ج ــ الأبعاد التنمويّة للخدمة الوطنية :

يرى السوسيولوجيون أن الحدمة العسكرية تعتبر من أهم عوامل التغير الاجتماعي نظرا لأنها تتيح للمطالب بها حياة مختلفة عما اعتاد عليه ، كما تجعله يقضى فترة من حياته في أوساط مختلفة عن وسطه الاجتماعي الذي نشأ فيه ، ومن ثم تتيح له الفرصة للاحتكاك بنماذج بشرية لم يألف مثلها في وسطه العائلي ، أو في قريته أو في الحي الذي يقيم فيه ، وبالتالي لا بد وأنه سوف يدخل في علاقات اجتماعية من نوع آخر مع هذه النماذج ، يأخذ منهم سلوكيات معينة ويؤثر فيهم بدوره بشكل أو بآخر . .

ولهذا لا نبالغ هنا ، إذا نظرنا إلى الخدمة الوطنية من هذه الزاوية ، فهى تعتبر عاملا مهما فى تذويب الفوارق الاجتماعية والنفسية التى خلفها الاستعمار ، كا تساعد على بلورة علاقات إنسانية واجتماعية من نوع جديد . حيث يتكامل فيها ابن العامل والمهندس والطبيب وأستاذ الجامعة والفلاح وغيرهم ، كا تتقارب فى إطارها المناطق الجغرافية المتباعدة فيلتقى ابن البدوى بابن المدينة ، ويلتقى فيها ابن السهول بابن الجبال وهكذا ، ومن ثم تذوب فى إطارها الجهوية الضيقة لتطغى عليها ظاهرة المواطنة ، فالمواطن الشاب يطلع على مناطق من بلده بعد أن يعايشها ، فابن العاصمة قد ينجز خدمته فى تامنراست أو أدرار أو جانت ، كا قد يقضى ابن الواحة خدمته فى وهران أو تبسة أو تيزى وزور أو فى بناء قرية نائية فى وسط الريف الجزائرى .

ولا شك أن هذا النوع من الحياة ، ولمدة سنتين ، سوف ينمى عند الشاب علاقة نفسية واجتماعية جديدة ، مطورة من تلك العلاقات والصداقات التى تبلورت بينه وبين شباب آخرين ، ومن مناطق أخرى ، وهذا يؤدى بدوره إلى ما يسميه علماء الاجتماع بالتكامل الاجتماعي ، والذى يعنون به تكيف الجماعات بطريقة تؤدى إلى تكوين مجتمع منظم وبحيث تؤدى هذه الجماعات أو هؤلاء الأفراد أوجه النشاط الذى ينصرفون إليه بأقل قدر من التوتر والنزاع أو الصراع ، ولهذا يقول الاجتماعيون إن الفرد (أى المواطن) يكون متكيفا مع مجتمعه عندما يشترك اشتراكا إيجابيا في وجوه نشاط هذا المجتمع .

وهناك أهداف عديدة يساعد شباب الخدمة الوطنية على إنجازها منها ما هو سياسي \_ اجتماعي ومنها ما هو تطبيقي سياسي \_ اجتماعي ومنها ما هو فني عملي ، ومنها ما هو إداري ، ومنها ما هو تطبيقي في ميدان التنمية الوطنية .

فمن الأهداف السياسية \_ الاجتماعية تعمل الخدمة الوطنية على بلورة الشعور بالمسئولية للدفاع عن الوطن ، والوعى السياسي بأهمية دور الفرد في مجتمعه من حيث القيام بأعباء مجتمعية تستهدف الصالح العام ، وليست موجهة لمصلحة فئة معينة أو شخص بذاته .

كا تعمق الخدمة الوطنية فى الشباب فلسفة الدفاع عن مكاسب الثورة بتعبئتهم فكريا وأيديولوجيا ضمانا لاستمرار مبادىء الثورة الجزائرية وتعميقها فى الأجيال اللاحقة ، وهنا تبرز ضرورة التكوين السياسى لشباب الخدمة الوطنية وتشربه لأيديولوجية حزب جبهة التحرير .

تساعد الخدمة الوطنية على تعميق الجانب العملى التطبيقى للإطارات الشابة التى المتازت مراحل التكوين العالى وإثراء تجاربها ، سواء كان ذلك فى ميدان العلوم الاجتماعية والإنسانية أم فى ميدان الطب والهندسة والتكنولوجيا ، وذلك من خلال احتكاكها بالميدان المتمثل فى مختلف الشرائح الاجتماعية للمجتمع الجزائرى .. الريفى منه والبدوى الحضرى منه والصناعى ، الأمى منه والمتعلم . ومن ثم تعميق التكوين النظرى لهذه الإطارات فى ضوء الواقع الجزائرى المعاش .

تنيح الخدمة الوطنية للشباب الذى لا يتمتع بمستوى معين من التعليم والتكوين ، اكتساب مهارة وتعلم مهنة خلال خدمته ليخرج بعدها إلى الحياة مسلحا بمهنة تسهل عليه الاندماج في الحياة الاجتاعية ، معترفا بفضل الخدمة الوطنية عليه ، غير نادم على سنتين قضاهما بعيدا عن اللهو والنوم .

أتاحت الخدمة الوطنية لعدد من المؤسسات الوطنية عدداً من الإطارات ذات التكوين العالى كما فتحت أمام المجند فرصة لممارسة عمله في المؤسسة المعنية في المستقبل.

أما فى الميدان التطبيقي فقد كان للخدمة الوطنية دور بارز فى تنفيذ مشروعات التنمية الوطنية ، ونذكر من ذلك على سبيل المثال الإنجازين الاقتصاديين المهمين ، اللذين ارتبطا

بتطبيق الخدمة الوطنية ، وهما السد الأخضر وطريق الوحدة الإفريقية ، ولا يفوتنا هنا أن ننوه بالأبعاد السياسية والاقتصادية والاجتاعية لهذين الإنجازين لا على المستوى الوطنى ، وإنما أيضا على المستوى الدولى القارى .

إن إقامة سد حقيقى من الغابات لوقف زحف الرمال ، يعتبر عملية تنمية مهمة لرأس المال النباتى ، فتشجير مساحة تقدر بثلاثة ملايين هكتار ، وتساوى مجموع المساحة المشجرة حاليا ، تمتد من الشرق إلى الغرب على امتداد ( 1.500 ) كلم وبعرض يمتد من 15 كلم تعتبر عملية تنمية فريدة .

ولا شك أن إنجاز مثل هذا المشروع سوف يؤثر على البيئة المحلية من النواحي الاقتصادية والعمرانية ، إذ سينتج عن ذلك تغير في المناخ على المدى البعيد ، كما أن الغابات ستوقف زحف المناخ الجاف نحو المناطق الشمالية من الوطن ، إن عملية كهذه بعيدة المدى سوف تتطور عنها مجتمعات سكانية في مناطق محددة تهتم بصيانة هذا التراث ، وهي تجمعات تتطلب استصلاح مساحات من الأراضي والمراعي ، حتى تتمكن من العيش وممارسة نشاطها اليومي .. كما تتطلب إيجاد خدمات ثقافية واقتصادية لها .

أما الإنجاز الثانى فيتمثل فى الطريق الصحراوى ، طريق الوحدة الإفريقية الذى يربط بين الجزائر العاصمة بكل من مالى والنيجر مروراً بتامنراست ، وقد انطلقت الأشغال فيه كما نعلم من واحة المنيعة ليمتد فى مراحله الأولى على مسافة 1000 كلم حتى تامنراست ، ثم يستكمل إلى النيجر ومالى فيما بعد .

لا شك أن لهذا العمل الضخم أبعاده السياسية والاقتصادية والاجتماعية ، فعلى الصعيد السياسي سوف يسهل هذا المشروع الربط بين أجزاء الوطن ، مما يولد شعوراً لدى المواطن بأنه جزء من وطن كلي هو الوطن الجزائري ، وأنه لم يعد منعزلا ولا منسيا من طرف الدولة ، أما على المستوى الدولي فإنه يدعم سياسة حسن الجوار والعلاقات الطيبة التي تنتهجها الجزائر تجاه جيرانها ، مع تقريب وتوثيق الصلة بين شعوب المنطقة التي تربطنا وإياها علاقات تاريخية ودينية واقتصادية وسياسية متينة .

ومن حيث أبعاده الاقتصادية فهى لا تخفى على أحد ، ذلك أن شق طريق معناه سهولة الاتصال والنقل والتموين ومن ثم تطوير المناطق النائية بسهولة ، كما أنه من الناحية الاجتماعية تبرز أهميته في سرعة التواصل بين المواطنين ونقل خدمات الدولة إلى المواطنين في نفس المكان ، كالتعليم والصحة والرعاية الاجتماعية .

ولا يخفى على أحد ما حققته الخدمة الوطنية ممثلة فى شبابها من إنجازات على مستوى القرى الفلاحية والجامعات بمراكزها الجامعية وأحيائها السكنية ، وتدعيم المجموعات المحلية بذوى الخبرة الفنية والإدارية ، كما لا ننسى ذلك الدور الاجتماعي الحي فى مواجهة آثار الكوارث الطبيعية وإعادة الحياة والبسمة إلى المنكوبين كما كان الحال فى مدينة الشلف التي هزها زلزال سنة 1980 .

وهكذا تتحدد لنا أهمية الفلسفة التي من أجلها وضعت قواعد الخدمة الوطنية ، إذ هي في تنظيمها العام عسكرية ، ولكنها في ممارستها وتطبيقاتها اجتماعية تستهدف تنمية وترقية الإنسان الجزائري ، الإنسان المكلف بأدائها من جهة والمواطن العادى من جهة أخرى .

□ الفصل الثالث □

السكان والهجرة والتحضر

#### مدخــل:

يتفق المهتمون بقضايا الهجرة ، على أن حركة الاستيطان الفرنسى فى الريف الجزائرى ، نتجت عنها هجرة خارجية وأخرى داخلية ، قام بها الفلاحون بحثا عن أسباب العيش ، بعد أن فقد معظمهم ملكيته الزراعية ، أو أن قطعة الأرض التي بقيت في حوزة البعض الآخر ، لم تعد تكفى لإعالة أسرته ، إما لمساحتها المحدودة ، أو لقلة الإمكانيات المادية لفلحها .

ولهذا يلاحظ أن هجرة الجزائريين إلى فرنسا تعود \_ فى الغالب \_ إلى و عجز الأرض التى بقيت فى حوزتهم \_ عن توفير الغذاء لهم ، ويدعم هذا القول أن مناطق المهاجرة فى الجزائر هى المناطق التى اختل فيها التوازن بين السكان والموارد الزراعية ، كا هو الحال فى المناطق المكتظة بالسكان حول مدن الجزائر ووهران وقسنطينة وعنابة ، وهى المناطق التى ظهرت فى ضواحيها تجمعات سكان الأكواخ والأحياء القصديرية .

إذاً فهجرة الجزائريين إلى فرنسا يمكن أن نطلق عليها « هجرة جوع » وليست نتيجة ميل فطرى لدى السكان إلى التنقل لطبيعتهم البدوية ، وهي أيضا ليست ناتجة عن عوامل حضارية تأثر بها السكان ، ففضلوا الوسط الحضارى الفرنسي على وسطهم الجزائرى ، كا يدعى ذلك بعض الكتاب الفرنسيين .

أما الهجرة الداخلية فقد أخذت مستويين ، تمثل المستوى الأول فى الهجرة الداخلية نحو المناطق الغنية المتمثلة فى مزارع الأوربيين ( قبل سنة 1962 ) فى سهول متيجة وعنابة ووهران .

وتمثل المستوى الثانى فى الهجرة الداخلية من الريف إلى المدن بحثا عن عمل دائم ، وهذا المستوى هو الذى استمر بعد الاستقلال ، واشتدت وطأته بصفة خاصة بعد الشروع فى عملية التصنيع خلال المخطط الثلائى ( 1966 - 1969 ) ، وكانت المدن القصديرية ( بضواحى المدن الكبرى ) هى القنوات التى تمر من خلالها اليد العاملة الريفية باتجاه المدن .

فخلال السنوات الأولى من الاستقلال وحتى سنة ( 1966 ) نجد أن ( 85% ) من النازحين نحو المدن الكبرى نزحوا أصلا من الريف طلباً للعمل .

كا لا ننسى أن حرب التحرير ( 1954 - 1962 ) جعلت قوات الاحتلال تركز عملياتها الحربية في المناطق الريفية ، الأمر الذي أدى إلى تدمير مئات القرى وآلاف المداشر ، وهي الأماكن التي لجأ أصحابها \_ في غالب الأوقات \_ إلى ضواحي المدن طلباً للأمن . في حين جمعت سلطات الاحتلال قسما آخر من المواطنين في « مراكز التجمع » والمحتشدات التي أطلق على ( 1200 ) منها ( من بين 3425 محتشدا ) سنة 1958 اسم « القرى الجديدة » ، ثم إعلانها لمشروع ( 1000 ) قرية أطلق عليها « قرى المستقبل » ضمن مشروع قسنطينة المشهور (1) وهذا كله بهدف منع سكان الريف من الاتصال بالثوار ، وتسهيل مهمة مراقبة تحرك السكان .

لهذا كله استمرت الهجرة الداخلية من الريف إلى المدن ، واستمرت معها ظاهرة المدن والأكواخ القصديرية كمشكلة حادة تواجه الدولة الجزائرية الحديثة بعد الاستقلال ، والأكواخ القصديرية الحديثة بعد الاستقلال ، ولم تتمكن من مقاومتها إلا في نطاق محدود ، وهذا راجع إلى عدة اعتبارات (2):

- 1 ــ صعوبة إعادة بناء القرى التي تم تدميرها إبان حرب التحرير.
- 2 ـــ عودة أكثر من ( 300 ) ألف لاجيء جزائري من تونس والمغرب .
  - 3 ــ عدم وجود فرص كافية للعمل في الريف.
- 4 ــ تركيز مشروعات التنمية في المدن وضواحيها ، خصوصا الصناعة .
- 5 تأخر إعادة تخطيط المدن من الناحية العمرانية ، وحل مشكلة السكن ، حيث كان التركيز خلال السنوات الأولى من الاستقلال على إعادة بناء الدولة من حيث الأجهزة الإدارية والاقتصادية ... إلخ .
- 6 ــ النمو الديموغرافي السريع الذي امتص مشروعات التنمية في وقت مبكر، حيث نجد أن سكان الجزائر تجاوزوا ( 9 ) ملايين نسمة سنة (1962 ثم وصلوا ( 18.5 ) مليون نسمة سنة ( 1966 ) ، ليصلوا ( 18.5 ) مليون نسمة سنة ( 1966 ) ، بيصلوا ( 18.5 ) مليون نسمة سنة ( 1979 ) .

<sup>1)</sup> Djilali Sari, "Les problèmes de restauration du monde rural", in Terre et Progrès. Alger. M.A.R.A., Julii 1973, n° 3.

<sup>2)</sup> Rachid Sidi Boumédiene. Urbanisation, Aménagement, planification Urbaine Décolonisation à propos d'Alger (Thèse de Doctorat 3ème cycle en sociologie). Université des sciences sociales de Grenoble. 1979 - p.54.

لقد وجدت الجزائر نفسها بعد إعلان الاستقلال أمام تركة ثقيلة ، فحرب التحرير خلخلت الريف من سكانه ، كما أن أجهزة الدولة كانت منهارة على جميع المستويات الإدارية والاقتصادية ( الصناعة \_ الزراعة \_ التجارة ) والتعليم ، لهذا وبعد سنوات قليلة ركزت الدولة جهودها للخروج من حالة التخلف هذه ، وذلك بوضع مخططات للتنمية الاجتماعية والاقتصادية ، كان في مقدمتها التصنيع باعتباره عاملا للقضاء على البطالة والاكتفاء الذاتي في عدد كبير من المنتجات الصناعية .

ولهذا كان تركيز الصناعة بعد سنة ( 1966 ) في المدن الكبرى مثل عنابة وقسنطينة والجزائر ووهران ومستغانم ، يمثل عامل جذب لليد العاملة الريفية نحو المدن ، والتى تلقفتها بسرعة على حساب الأراضي الزراعية في السهول الخصبة ، خصوصا تلك الأراضي التي خضعت لنظام النسيير الذاتي بعد الاستقلال مباشرة .

يضاف إلى هذا كله ، أن الدولة ركزت منذ البداية مختلف الحدمات من تعليم وصحة وإدارة وغيرها فى المدن الكبرى والمتوسطة ، فى حين بقى الريف فى معظم مناطقه يعانى من نقص فى هذه الحدمات ، مما تسبب فى تعميق الهوة بين الريف والمدينة ، وعمق بالتالى من تحرك الريفيين نحو المراكز الحضرية .

## (1) ــ سكان الجزائر « ديموغرافيا »:

#### أولا ــ ظاهرة تستحق البحث:

ما يزال الريف يمثل غالبية المجتمع الجزائرى ، بالرغم من أن موجات الهجرة الداخلية قد اشتدت نحو المدن في السنوات الأخيرة ، حتى وصلت نسبة سكان الحضر " إلى حوالى ( 41%) من مجموع السكان ( سنة 1977) ، وهي نسبة عالية إذا ما قورنت بالبلدان المتقدمة مثل فرنسا ( 43%) وبريطانيا ( 83%) والولايات المتحدة ( 75%) .

<sup>·</sup> تعتبر كتابة الدولة للتخطيط بالجزائر كل تجمع سكاني حضريا إذا توفرت فيه الشروط التالية :

أ ــ أن يكون الحد الأدنى للسكان القاطنين في المركز الرئيسي ( 5.000 ) نسمة .

ب ــ أن يزيد عدد السكان القادرين على العمل غير الزراعي ، وفي مختلف النشاطات على ( 1.000 ) عامل .

وإذا تتبعنا تطور سكان المدن الجزائرية ، نجد أن عددهم قد زاد بأكثر من خمسة أمثاله خلال ( 80 سنة ) ، ففي سنة ( 1886 ) كانت نسبة سكان الحضر الجزائريين \*\* حوالي ( 8% ) ثم انتقلت إلى ( 16.4% ) سنة ( 1948 ) ثم بلغت ( 72% ) سنة ( 1954 ) ثم بلغت التخر من ( 30% ) سنة ( 1965 ) أي ارتفعت بأكثر من ( 30% ) سنة ( 1965 ) أي ارتفعت بأكثر من ( 5% ) بعد عشر سنوات . وهذا التطور السريع في نسبة التحضر قد يفسر بالنمو السريع للسكان ، كما يفسر بنزوح سكان الريف نحو المدن ، خصوصا إذا علمنا أن نسبة التحضر قد بلغت ( 40% ) سنة ( 1977 ) .

## ثانيا \_ مدى صحة تعدادات سكان الجزائر على عهد الاحتلال:

اختلفت الطرق المتبعة لدى الإدارة الفرنسية فى تعداد سكان الجزائر ، وذلك من فترة إلى أخرى ، ففى الخمسين ( 50 ) سنة الأولى من الاحتلال ، كان الإحصاء يعتمد على معرفة عدد المساكن لمعرفة عدد السكان ، وكثيرا ما كانت تعتمد مصلحة الإحصاء الفرنسية على قائد العشور \_ المسؤول عن جمع الضرائب \_ على معرفة عدد السكان ، ولهذا كان ينظر إلى إحصاءات هذه الفترة بتحفظ للأسباب التالية : (3)

- السكان ، لا يعطى رقما حقيقيا للسكان ، وإنما يعطى رقما تقريبيا لمجموع السكان .
   السكان .
- 2 أن قائد العشور يكتفى بالرقم الذي يدلى به رب الأسرة ، وهو كثيرا ما يكون بعيدا عن الواقع ، بسبب العادات التي توجب على رب الأسرة الاحتفاظ بأسرار أسرته خوفا من الحسد .
- 3 \_\_ أن الاستيلاء على الجزائر كان على فترات زمنية متباعدة ، فبلاد القبائل تم احتلالها سنة 1872 ، ومنطقة ورقلة ( بالصحراء ) سنة 1872 ، ومنطقة وادى ميزاب سنة 1883 ، ثم ظلت القوات الفرنسية تتوغل في الصحراء الجزائرية إلى أن وصلت إلى واحة المنيعة سنة 1891 ، ثم منطقة الهجار ( بلاد الطوارق ) سنة 1905 .

مما المرافريواء فهاء الأورييان والبهوجاء

<sup>11</sup> هاروي هذا الفادر على د مدرافيد الحرائر ... طبيعية ــ بشرية ــ اقتصادية ، دمشق ، مطبعة الإنشاء ، 1968 ، ط 2 ، عن 131 134

وإذا عرفنا أن احتلال الجزائر تم خلال هذه الفترة الطويلة ، يصبح من الصعب تصديق أى رقم يدل على مجموع سكان الجزائر فى فترة لم تتم فيها عملية الخضوع الكامل للاحتلال الفرنسى .

وفى 23 مارس سنة 1882، ولأول مرة، أدخلت الإدارة الفرنسية نظام دفتر التسجيلات للحالة المدنية في البلديات الجزائرية، ومنذ هذا التاريخ أصبح رجال الإحصاء الفرنسيون يعتمدون أكثر في تعداد السكان على هذا النوع من الدفاتر التي تسجل فيها حالات المواليد والوفيات، ومع هذا توجه إلى هذه الطريقة عدة انتقادات تتلخص في النقاط التالية:

- 1 ــ أن عملية التجنيد التي فرضتها الحكومة الفرنسية ابتداء من سنة 1912 على الجزائريين أدت إلى عدم إقبال السكان على تسجيل مواليدهم ، وبخاصة إذا كانوا من الذكور .
- 2 ــ كانت الإدارة الفرنسية تعتمد على دفتر الحالة المدنية فى فرض الضرائب على المواطنين ، مما أدى بالسكان إلى عدم الإدلاء بالحقائق عن أحوالهم الاقتصادية والعائلية .
- 3 ــ أن الحياة الرعوية لدى أغلب سكان النجود تفرض عليهم الترحال الدائم ، الأمر الذى كان يعوق عملية الإحصاء .
- 4 ــ أن فكرة الحكومة الفرنسية كانت تقوم على التقليل من عدد سكان الجزائر
   وتعمد إلى الإكثار من عدد السكان الأوروبيين بهدف امتصاص الجزائر

## ثالثا ـ مراحل نمو سكان الجزائر:

إن المتتبع للمعطيات الإحصائية عن سكان الجزائر منذ بداية الاحتلال ( 1830 ) وحتى أول إحصاء للسكان في عهد الاستقلال ( 1966 ) يلاحظ أن نمو السكان قد مر بثلاث مراحل متباينة (4):

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، ص 125-127 .

- 1 ــ مرحلة الركود والتراجع السكاني ، وتبدأ من بداية فترة الاحتلال لتنتهى سنة 1886 ، وهي أخطر مرحلة مر بها نمو سكان الجزائر ، إذ ظل فيها عدد السكان يتجه نحو التدنى باستمرار حتى بلغ ( 2.462.935 ) نسمة سنة 1876 ، بعد أن قدر سنة 1843 بحوالي ( 3 ) ملايين نسمة ، ويعود ذلك إلى عدة عوامل من أهمها : الأمراض والأوبئة التي اجتاحت الجزائر خلال سنوات 1851 و 1866 و 1868 ، وأودت بحياة عدة مئات من الآلاف ، ثم الحروب الاستعمارية والثورات الوطنية التي شهدتها الجزائر ابتداء من سنة الحروب الاستعمارية واثورات الوطنية التي شهدتها الجزائر ابتداء من سنة المصحات والأطباء ( 50 وفاة للألف ) .
- 2 ــ مرحلة النمو السكانى البطىء ، وتمتد من سنة 1886 وحتى سنة 1921 ،
   وهى مرحلة مستقرة دامت 35 سنة ، حيث كانت الزيادة الطبيعية فيها
   تتراوح بين 0.4% و 1.7% .
- وبالمقارنة الانفجار السكانى، وتبدأ من سنة 1921 لتستمر حتى يومنا هذا، وبالمقارنة الله إحصاءات سنتى 1906 و 1960 نجد أن عدد السكان قد تضاعف خلال هذه المدة ليصبح ( 10.637.896 ) نسمة سنة 1960، وإذا استثنينا عدد الأوروبيين ( 1.058.581 ) نسمة ، يصبح العدد الحقيقى للجزائريين ( 9.479.315 ) نسمة فقط، ثم نجد هذا العدد لم يستغرق نصف قرن آخر سكى يتضاعف، وإنما نجده خلال 17 سنة يصل إلى ما يقارب ( 18 ) مليون نسمة سنة 1977 ( انظر الملحق ـ جدول نمو سكان الجزائر من سنة 1830 إلى سنة 1990 ).

# رابعا \_ التوزيع الجغرافي لسكان الجزائر:

إذا قسمنا عدد سكان الجزائر على المساحة الكلية حصلنا على ما يسمى بالكثافة السكانية الحسابية ، وهي حوالي ( 6 ) أشخاص في الكلمع ، وهي كثافة منخفضة إذا ما قورنت بتونس ( 31 ) والهند ( 250 ) وبريطانيا ( 244 ) وفرنسا ( 84 ) شخصا في الكلمه ، إلا أن الكثافة الحسابية لا تعطينا نتيجة صحيحة عن توزيع السكان ، إذ هناك معاطل بالجرائر يكار فيها السكان وبالتالي ترتفع درجة كثافتها السكانية ، ومناطق أخرى

أخرى يقل سكانها ، ومن ثم تقل درجة كثافتها السكانية ، وهذا تبعا لعوامل طبيعية ترتبط بها الأنشطة الاقتصادية التي يمارسها السكان ، وعلى هذا الأساس يمكن تقسيم الجزائر من حيث علاقة السكان بالظروف الطبيعية إلى ثلاث مناطق :

- 1 ــ منطقة صحراوية ، تحتل حوالى ( 90% ) من المساحة الكلية للجزائر ،
   ويقل متوسط أمطارها السنوية عن ( 200 ملمه ) وكثافتها السكانية أقل من
   ( 1 ) فى الكلم .
- منطقة السهوب ، بحدها شمالا خط متوسط الأمطار ( مهملمه ) ، وجنوبا خط الصحراء وتمتاز بالرعى نظراً لوجود غطاء نباتى كاف ، وتنخفض الكثافة فيها إلى أقل من ( 4 ) أشخاص فى الكلم
- 3 ـ منطقة التل، وتكثر فيها الأمطار التي يزيد متوسطها على ( 400 ملمه ) وأحيانا يرتفع إلى أكثر من ( 1,000 ملمه ) في السنة ، وتمتاز بتربة خصبة صالحة للزراعة ، وبمناخ معتدل ( مناخ البحر المتوسط ) ، وتتراوح الكثافة السكانية فيها من ( 25 إلى 100 ) شخص في الكلمه ، مثل منطقة القبائل وسهل متيجة المحيط بالعاصمة الجزائر .

نستخلص مما سبق أن كثافة السكان من حيث التوزيع الجغرافي تسير طرديا مع معدلات الأمطار من الشمال إلى الجنوب ، فكلما انتقلنا من الساحل إلى الصحراء ، قلّت الأمطار ، وازداد المناخ تطرفا ، وزاد فقر التربة ، وقلت بالتالى الكثافة السكانية .

## الهجرة الداخلية أو « النزوح » الريفي في الجزائر :

#### مدخل:

تتميز الهجرة الداخلية في البلاد النامية ، بشكل عام ، بأنها هجرة باتجاه واحد ، من الريف إلى المدينة ، ولهذا فهي تتسبب في مشاكل عمرانية في ضواحي المدن مثل نمو المدن والأحياء القصديرية ، والضواحي التلقائية غير المخططة ، وما يترتب عليها من مشكلات عديدة ، لأن الهجرة إلى المدينة ، كا هو معروف ، تؤثر في الحياة الاجتماعية والاقتصادية للدولة ، فهي تقلل من عدد الأيدي العاملة في الزراعة ، مما يؤدي بالتالي إلى ارتفاع أجور العمال الزراعيين ، كا تؤدي إلى ازدحام المراكز الحضرية المستقبلة ،

الأمر الذى يعوق البناء الاجتماعي عن أداء وظائفه الأساسية ، فضلا عن كونها تمثل العامل الرئيسي في تشكيل الطبقات الاجتماعية الجديدة ، وقد لخص الباحث الاجتماعي الألماني ودو ولفو شتافنهاجن ، خصائص هجرة العمال الإفريقيين فيما يلي :(5)

- 1 ــ أن المهاجرين يتألفون من الذكور البالغين .
- 2 \_ يجرى تشغيل العمال بوجه عام لفترة محدودة .
- 3 ــ تتكرر الهجرة عدة مرات في حياة العامل الريفي .
- 4 ــ يجتاز العمال بوجه عام مسافات كبيرة سيرا على الأقدام .
- 5 كثيرا ما تحدث هذه الهجرات على نطاق واسع لدرجة أنها تسبب اضطرابا بين سكان المدن والأرياف ، كما تحدث أزمة زراعية نظرا لفقد القطاع الزراعى لأهم عناصره الحيوية التي يقوم عليها العمل ، وفضلا عن ذلك فإن عدم استقرار اليد العاملة ، وحركية الأعمال في هذا النوع من الهجرات ، يجعل من الصعب تأهيل اليد العاملة .

ومن دراستنا للتاريخ الاجتهاعى للمجتمع الجزائري نتبين أن الهجرة الداخلية تعود إلى تغير العلاقة بين الإنسان الريفى والأرض ، وهى العلاقة التي تأثرت بعامل خارجى تمثل في حركة الاستيطان الأوروبي في الريف الجزائري منذ بداية الاحتلال الفرنسي للجزائر سنة 1830 ، ولهذا كان لا بد من إلقاء الضوء على الخلفية التاريخية لظاهرة الهجرة الداخلية ، وعلاقتها بتغير نظام الملكية العقارية في الريف الجزائري .

# أولا ــ الأرض والإنسان في الريف الجزائري قبل سنة 1830 :

عاش سكان الريف الجزائرى فى وسط عشائرى (قبلى)، على أرض مارسوا فيها عملهم الزراعى على أسس تعاونية جماعية، دون أن يكون فى داخل هذا التنظيم تحديد ظاهر لحقوق الأفراد فى ملكيتها.

 <sup>( 9 )</sup> شتافهاجن ، رودولفو ، الطبقات الاجتماعية في المجتمعات الزراعية ، ترجمة ناجي أبو خليل ، بيروت ، دار الحقيقة للطباعة
 والسئم ، 1972 ، ط 1 ، ص 58 - 59

فقد كان نظام الملكية فى الريف ، فى عهد الدولة الجزائرية (قبل عام 1830) بسيطا ، يعتمد على أربع فثات هى : أرض البايلك ، والأرض الجماعية (العرش) وأرض الحبوس والملكية الخاصة (الملك) .

فأما أرض الدولة ( البايلك ) فهى الأرض الوحيدة التى كانت لها عقود تسجيل مثبتة في سجلات خاصة ، وهذا النوع من الأرض ليست له قيمة في نظر الفلاح الجزائرى ، وقد سميت باسم ( الباى ) تمييزاً لها عن غيرها من الأراضى الأخرى (6) والنوع الثانى من الملكية هو الأرض الجماعية المشاعة ( العرش ) وتسود في المناطق التي استقر بها البدو وشبه البدو ، حيث يمارسون فيها الزراعة والرعى ، وتتميز بأن النمط الزراعي السائد فيها هو الملكية الجماعية للأرض (7) ، وهي الملكية السائدة لدى غالبية أفراد المجتمع الريفي الجزائرى ، وتمتد على مساحة واسعة ، وتقوم باستغلالها مجموعات تعاونية تقوم بزراعتها عن طريق التعاون .

أما أرض الوقف ( الحبوس ) فكانت وقفا على المساجد والمؤسسات الخيرية أو الأشخاص .

والنوع الرابع وهو الأرض ( الملك ) التي يملكها الأفراد دون عقود ملكية واضحة ، كا أن أخصب هذه الأراضي تملكها العائلات التركية ( قلوجيين ) ، ويتركز معظمها في منطقة متيجة والساحل ، إلا أن الملكية التي تعود إلى الجزائريين ، تمثل في أساسها ، اتجاها جماعيا يقوم على التضامن العائلي وتحريم بيع الممتلكات ، كا يلاحظ أنه نادرا ما توجد ملكية لفرد واحد (8) .

Editions du Seuil. 1963, pp 239 - 240.

<sup>6)</sup> Launey Michel, paysans algériens - La terre, la vigne et les hommes, paris.

<sup>7)</sup> Boyer pièrre. La vie quotidienne à Alger à la veille de l'intervention française, paris, Hachette, 1963, p, 178.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 179.

# ثانیا ــ الاستیطان الفرنسی كعامل رئیسی فی النزوح الریفی فی الجزائر :

يعتبر الاستعمار الفرنسي للجزائر استعمار إسكان ، وليس مجرد استعمار استغلال ، ونتيجة لهذا ، انتقل عدد كبير من الأوروبيين واستوطنوا الجزائر .

وقد رافقت حركة الاستيطان هذه مناقشات فكرية ، وظهور نظريات متعددة حول المناطق الأصلح للاستيطان الأوروبي ، فقد قام الطبيبان (ريكو Ricoux وبورديه Bordier) بدراسة خطوط الحرارة المتساوية ، ونصحا الأوروبيين بالاستقرار في شمال خط عرض (25°) وهو الخط الذي يمر بمدينة معسكر غربا إلى باتنة ثم العين البيضاء شرقا ، وكان ذلك يعنى الاستقرار في المناطق والسهول الشمائية التي تحدها جنوبا جبال الأطلس التلى ، وإقامة نوع من الحدود تحد مراكز استقرار الأوروبيين ، حتى أن بعض الفرنسيين نادوا بحفر خنادق حول السهول الخصبة كسهل متيجة ، وطرد سكانه خارجه .

وكان الهدف من هذا التقسيم هو توفير الحماية للمستوطنين ، وهو نفس الاتجاه الذي كان يهدف إلى إقامة استحكامات وخنادق حول مناطق الاستيطان ، ولكن حين اتسعت مناطق الاستيطان بدأ المستوطنون يطالبون بالأسلحة لتكوين فرق عسكرية منهم ، لمساعدة القوات الفرنسية النظامية (9) تشبه إلى حد كبير الظاهرة التي رافقت بعد ذلك حركة الاستيطان اليهودي في فلسطين ، والمتمثلة في المزارع الجماعية (الكيبوتز) والقرى التعاونية (الموشاف).

تكونت أولى الجماعات التى استقرت على أرض الجزائر ، من جنود وضباط الحملة العسكرية الذين نزلوا ابتداء من سنة 1830 ، وتمكن نفر منهم من شراء الأرض الواقعة حول الجزائر العاصمة ، بأبخس الأثمان من أصحابها الفارين ، الذين تعرضوا لضغط متواصل من المستوطنين ، فاضطروا لبيع أراضيهم ،

 <sup>(9)</sup> عبد الله جندى أيوب، الاستبطان الفرنسي في الجزائر - 1830 - 1919، ( رسالة دكتوراه في الآداب من قسم التاريخ ) ،
 القاهرة ، كلية الآداب ، 1969 ، ص 40 .

واللجوء إلى المناطق الجبلية (10) كما يلاحظ أن قسما كبيرا من سكان منطقة متيجة الخصبة هجروا أرضهم ، واتجهوا غربا إلى وهران ، التي كانت لا تزال تحت حكم الأمير عبد القادر الجزائري (11) ، وبعد إخماد ثورة الأمير سنة 1847 ، استمر نزوح الجزائريين عن أراضيهم ، واتجهوا هذه المرة نحو الجنوب إلى الصحراء ، وقد ساعد ذلك على استيلاء الأوروبيين على مساحات واسعة من الأراضي الزراعية التي كانوا يملكونها .

وكانت النتيجة أن فقد الجزائريون 45% من أراضيهم ، إذ لكى يثبت أحد أبناء الريف ملكيته ، أمام الإدارة الفرنسية ، عليه أن يجر وراءه أفراد العشيرة كلهم ، وعليه أن يتحمل نفقات كبيرة ، الأمر الذى يضطر معه فى الأخير إلى التنازل عن أرضه لفرنسيين ، أى أن المقصود من هذه العملية هو الاستيلاء على أكبر قدر ممكن من الأراضى الزراعية (12) .

وبهذه العملية المنظمة والطويلة الأمد ، أدت حركة الاستيطان إلى « تفتيت » الخط الزراعي الجماعي عن طريق سن القوانين التي تسمح ببيع أراضي المؤسسات الدينية الإسلامية ، وتشجيع رجال الأعمال للحصول على أراضي القبائل أو أراضي العائلات ، وسواء كان هذا الاستيلاء نتيجة فرض « الحراسة » أم المصادرة أو البيع الاختياري ، فإن النتيجة كانت واحدة في جميع الحالات ، إذ تقلصت أراضي الفلاحين الجزائريين ، وطردوا من السهول المنتجة إلى الهضاب الجافة حيث الزراعة أكثر مشقة وأقل مردودا(13) .

<sup>(10)</sup> Lacheraf Mostafa. L'Algérie Nation et Société, paris. François Maspéro. 1965, p. 75,

<sup>(11)</sup> محمد صفى الدين، بعض مشاكل السكان في الجزائر، ( مجموعة المحاضرات التي ألقيت بمعهد الدراسات الإسلامية، في الموسم الثقافي الثالث - 63 - 1964) القاهرة، 1964 ص 66.

<sup>( 12 )</sup> فيليب رفلة ، جمهورية الجزائر ، القاهرة ، مكتبة الأنجلو المصرية ، 1966 ، ص - 92 - 93 .

<sup>( 13 )</sup> عبد الله جندى أيوب، الاستيطان الفرنسي في الجزائر، ص 297 .

والجدول التالى يوضح تطور ملكية الأوربيين في الجزائر من سنة 1850 إلى سنة 1951 :

جـدول رقـم (1)

| المساحة بالهكتار | السنة  |
|------------------|--------|
| 150.000          | 1850   |
| 765.000          | 1870   |
| 1682.000         | 1900   |
| 2364.000         | 1930   |
| 2720.000         | 1940   |
| 2727.000         | - 1951 |

وهكذا أدت هذه السياسة إلى تفتيت البناء الزراعي الجماعي في الريف الجزائري الذي كان عاملا قويا في استقرار السكان ، وأصبح الريفيون لا يستطيعون العودة إلى أراضيهم السابقة إلا بصفتهم عمالا أجراء في مزارع المعمرين (١٤) وباقتطاع الاحتلال أقساما من الأراضي التي لا غني عنها لحياة الجماعة ، أُجْبِر الفلاحون على البحث عن أراض جديدة أخرى أقل خصبا ، بل وأصبح الكثيرون منهم مجرد خماسين (١٥) ، مما تسبب في تفكك الوحدة الاقتصادية العائلية والتضامن الاجتماعي في الريف ، وكان ذلك بداية لظهور (الفردية ) في الإنتاج الزراعي .

<sup>(14)</sup> Bourdieu pierre. Sociologie de l'Algérie. paris. P.U.F. 1970, p. 109.

و 19) فاوه و هودري، والعرول و الاستعمار الفرنسي في المغرب العربي ، ترجمة محمد عيتاتي ، بيروت ، دار المعارف ،

وقد دلت الإحصاءات أنه حتى سنة 1950 لم يكن فى الريف الجزائرى إلا حوالى ( 10% ) ممن يعملون بنظام الخماسة ، و ( 12% ) من الرعاة ، أما العمال الذين يحصلون على أجور زراعية ( دائمون وموسميون ) فلم تتجاوز نسبتهم ( 12% ) سنة 1954 ، بالإضافة إلى وجود مليون من الريفيين العاطلين .

وهكذا ، لم يكن فى الريف الجزائرى سوى ( 120 ) ألف عامل زراعى دائم ، يعمل الواحد منهم فى المتوسط ( 180 ) يوماً فى السنة (16) وقد نتج عن هذا الوضع حركة واسعة للهجرة ، أخذت ثلاثة مستويات :

أ ) اتجاه السكان إلى الهجرة الخارجية بحثا عن العمل فى أوروبا وخاصة فرنسا . ب ) اتجاه السكان نحو المناطق الغنية فى الجزائر ، والمتمثلة فى مزارع الأوروبيين فى سهول متيجة وعنابة ووهران ومستغانم .

ج ) الهجرة الداخلية من الريف إلى المدن طلبا للعمل .

# ثالثا \_ بعض المعطيات الإحصائية عن الهجرة الريفية:

تشمل الهجرة الداخلية فى الجزائر ، الهجرة الموسمية ، وهجرة الريفيين إلى المدن ، فالهجرة الموسمية ، يفارق فيها المواطن منزله فى فصل من فصول السنة إلى منطقة داخل وطنه للعمل ، ثم يعود إلى منزله الأصلى عند نهاية الفصل ، مثل هجرة سكان المناطق الجبلية فى فصل جَنّى الكروم أو حصاد الحبوب ، إلى السهول المجاورة لهم ، وتنتهى الهجرة الفصلية بانتهاء فصل الغلة ، إذ يجمع خلالها المهاجر مقداراً من المال والحبوب ، ثم يعود ، بخلاف الهجرة عبر البحار ، ( الهجرة الخارجية ) التي قد تدوم فى كثير من الأوقات عدة سنوات .

ومن الهجرة الداخلية نجد هجرة الريفيين إلى المدينة ، وهي هجرة مستديمة في أغلب الأحيان ، وقد اشتدت هذه الظاهرة في الجزائر ابتداء من سنة 1948 وهي السنة التي بلغ فيها عدد سكان المدن من الجزائريين أكثر من ( 1.3 مليون ) أو ( 20% ) ، وكانت نسبة سكان المدن قبل هذا التاريخ لا تتجاوز ( 16% ) ، ثم ارتفعت سنة 1960 إلى ( 30% ) .

وقد تميزت الفترة الواقعة بين 1962 و 1977 بهجرة ريفية مهمة نظراً لما اتسمت به من نزوح جماعى للمستوطنين الأوروبيين سنة 1962 وظهور فراغ فى الأنشطة التى كانوا يقومون بها على جميع المستويات ، وقد ترتب على هذا تزايد فى حجم سكان المدن خلال تلك الفترة نتيجة للهجرة الريفية ، فالمعطيات الإحصائية للإحصاء العام للسكان سنة 1966 تبين أن 600 ألف نسمة تمثل زيادة فى حجم الهجرة الداخلية خلال أربع سنوات ، أى بمعدل ( 150 ألف ) نسمة سنويا .

أما المعطيات الإحصائية المتوفرة عن الفترة الممتدة من 1967 إلى 1973 فتعتبر أكثر تفصيلا من الفترة السابقة ، مع التناقض الذى قد يكتنف أرقامها ، فكما أشار المخطط الرباعي الثانى يتضح أن الهجرة الريفية قد تطورت بالنسبة إلى تطور العدد الإجمالي للسكان كالآتي :

جدول رقم (2)

| 1977        | 1973        | 1966        | البيان السنــة           |
|-------------|-------------|-------------|--------------------------|
| 16.9        | 14.7        | 11.8        | العدد الإجمالي للسكان    |
| 7.10        | 5.7         | 3.9         | عدد سكان المدن           |
| <b>%42</b>  | <b>%3.9</b> | % 33        | النسبة المئوية 2 إلى 3   |
| 9,8         | 9           | 7.9         | عدد سكان الريف           |
| <b>%</b> 58 | <b>%61</b>  | <b>%6.7</b> | النسبة المثوية 4 إلى 1   |
| 520.000     | 840.000     |             | الهجرة الريفية المتراكمة |

( الحانات : 1 و 2 و 4 بالمليون )

وقد قدر معدل الهجرة الريفية سنويا بـ ( 130 ألف ) نسمة خلال الفترة من 1973 إلى 1977 ، وبالاعتماد على تقديرات المخطط الرباعي الثاني نجد أن تزايد سكان الريف الجزائري قد بلغ ( 2% ) سنويا ، يقابله تزايد سكاني عام بلغت نسبته ( 3.2% ) سنويا ، وتزايد سكاني في المدن بلغت نسبته ( 6.5% ) سنويا .

إن الزيادة في حجم الهجرة الداخلية نحو المدن ، أدت إلى تزايد معدل سكان المدن ، بعد أن استقر خلال الفترة الواقعة بين عامى 1966 و 1969 على نسبة ( 3.2%) والمساوية عمليا لنسبة النمو السكاني العام ، ثم ارتفعت هذه النسبة حتى وصلت ( 3.4%) خلال الفترة الواقعة بين عامى 1969 و 1971 ، ثم إلى ( 5.25%) خلال الفترة الواقعة بين عامى 1979 و 1971 ، ثم إلى ( 5.25%) خلال الفترة الواقعة بين عامى 1972 - 1974 .

وتؤكد المعطيات الإحصائية المتوفرة من التعداد السكانى لعام 1977 أن الاتجاه العام للهجرة الداخلية من الريف إلى المدن ، ونمو المراكز الحضرية نتيجة لهذه الهجرة ، كان كالآتى(18) :

- 1 ــ ازدیاد ملحوظ فی انتقال السکان الریفیین إلی الحضر ، إذ بلغ عدد المراکز المعتبرة مراکز حضریة ( 190 ) ، وارتفع عدد سکان الحضر من (3.700.000) نسمة إلی (7.095.000) نسمة ، أی من (31%) إلی (41%) من المجموع الکلی للسکان .
- 2 \_ لا تزيد نسبة السكان العاملين في الزراعة على (70%) من مجموع السكان المقيمين في الريف .
- 3 \_\_ يقدر معدل الهجرة الريفية نحو المدن ، استنادا إلى معطيات التعداد السكانى الأخير ، بـ (130) ألف نسمة سنويا .

<sup>(17)</sup> prenant. A. Essai d'analyse de croissance urbaine en Algérie de 1966 à 1974. Mars 1976.

(18) عبد اللطيف بن أشنهو ، الهجرة الريفية في الجزائر ، ترجمة عبد الحميد أتاسى ، الجزائر ، مركز الأبحاث للاقتصاد التعليقي ، د . ت . ص 8 - 12 .

# (3) — النمو الحضرى — تحضر أم تريف ؟ أولا — النمو الحضرى في الجزائر خلال (120) سنة :

وإذا عدنا قليلا إلى الوراء ، إلى النصف الأول من القرن 19 فسوف نجد أن القطاع الحضرى لا يمثل سوى (5%) أو (6%) من مجموع السكان الذين قدر عددهم بحوالى ( 3 ملايين نسمة سنة 1830 ) . في حين تبلغ نسبة سكان الريف (95%) . فقد كانت العاصمة ( الجزائر ) في ذلك التاريخ لا تضم أكثر من ( 30 ألف ) نسمة ، وأقل بقليل منها مدينة قسنطينة ، ثم تلمسان ( من 12 إلى 14 ألف ) نسمة ، ومعسكر ( 10 آلاف ) نسمة إلى جانب مدن أخرى مثل المدية والبليدة ووهران .

كان الريف الجزائرى آنذاك يقوم على النظام العشائرى ( القبلى ) ، وكان للعامل الطبيعى أهميته فى تحديد موقع المدينة ، ومدى تأثيرها فى المناطق الريفية المجاورة ، كما كانت مرتبطة فى تطورها ونموها بتطور النظام السياسى أو تدهوره ، خصوصا المدن المطلة على البحر .

وقد بدأت مع الاستعمار مرحلة جديدة من الحياة الحضرية ، تمثلت في المدن الاستعمارية حيث رافقت حملة الاستعمار للجزائر ظاهرة تضخيم المدن واتساعها ، كا تطورت بعض المدن القديمة نتيجة لاتساع وظائفها الجديدة ، ومع ذلك بقيت الجزائر (الوطن) ذات طابع ريفي في مجملها .

ويعود تطور المدن الجزائرية إبان عهد الاستعمار إلى ثلاثة عوامل:

- 1 ــ تقليد المعمرين في حياتهم الجديدة للنمط الحضري الأوروبي ـ
  - 2 \_ إضفاء الطابع الرأسمالي على الاقتصاد الوطني .
- الصراع المستمر بين سكان الجزائر والأروبيين الأمر الذى أدى بالأوروبيين
   إلى إنشاء مدن جديدة مستقلة ، أو ضواح حديثة في المدن القديمة .

والجدول يوضح مراحل التمو الحضرى في الجزائر خلال 130 سنة ( جدول رقم

|                |           | ون          | ن أوروبي  |             | جزائر يــ |       |     |
|----------------|-----------|-------------|-----------|-------------|-----------|-------|-----|
| نسة التحضر     | المجمسوع  | نسبة التحضر | العدد     | نسبة التحضر | العدد     | السنة |     |
| <b>%</b> 5     | 3.000.000 | _           | _         | _           | _         | 1830  | (1) |
| _              | 2.487.679 | _           | 180.330   | _           | 2.307.349 | 1856  | (2) |
| _              | 2.904.104 | _           | 251.942   | _           | 2.652.072 | 1866  | (2) |
| -              | 2.807.685 | -           | 344.749   | -           | 2.462.935 | 1876  | (2) |
| <b>%</b> 15.6  | 3.752.000 | <b>%69</b>  | 465.000   | <b>%</b> 8  | 3.287.000 | 1886  | (3) |
| <b>%18.6</b>   | 4.721.000 | <b>%69</b>  | 475.000   | %10         | 4.046.000 | 1906  | (3) |
| <b>%22.5</b>   | 5.444.300 | <b>%75</b>  | 828.600   | <b>%</b> 13 | 4.615.700 | 1926  | (3) |
| <b>%23.8</b>   | 5.902.200 | %77         | 875.700   | %14         | 5.026.300 | 1931  | (3) |
| % <b>24.</b> 7 | 6.509.600 | <b>%</b> 79 | 939.500   | <b>%16</b>  | 5.570.100 | 1936  | (3) |
| <b>%27.3</b>   | 7.569.700 | <b>%80</b>  | 909.700   | <b>%20</b>  | 6.660.000 | 1948  | (3) |
| <b>%27.4</b>   | 8.811.200 | %80         | 971.100   | <b>%20</b>  | 7.840.000 | 1954  | (3) |
| <b>%29.6</b>   | 9.875.000 | <b>%85</b>  | 1.025.000 | <b>%23</b>  | 8.850.000 | 1959  | (3) |

<sup>(1)</sup> Lacoste. A. et autres. L'Algérie passé et présent. paris. Editions sociales. 1960, p. 217.

<sup>(2)</sup> Annuaire statistique de l'Algérie (1963 - 1964). p. 21.

<sup>(3)</sup> Tableau de l'économie algérienne (1960). p. 22.

يتبين من جدول مراحل النمو الحضرى أن النمو الحضرى في الجزائر يعتبر ظاهرة حديثة إذا نظرنا إليه من زاوية ارتفاعه بالشكل الذى هو عليه الآن ، إذ من سنة 1886 وحتى سنة 1956 لم يتعد النمو الحضرى (13%) أى بمعدل (1.7%) كل عشر سنوات ، ولكن من سنة 1956 وحتى سنة 1977 (إحدى وعشرون سنة ) ارتفعت نسبة التحضر إلى من سنة 1880 وحتى سفدا على الريف ، فقد كانت نسبة الريفيين سنة 1880 حوالى (92%) أم انخفضت سنة 1956 إلى (79%) لتصبح في سنة 1977 حوالى (59%) وفيما يلى سوف نتبين إلى أى مدى أثرت الهجرة الريفية في نمو المدن الجزائرية بشكل ملفت للنظر .

دلت إحصاءات سكان الجزائر أن المدن المائة ألفية بلغ عددها (4) مدن سنة 1966 ، هي الجزائر ( العاصمة ) ، وهران ، عنابة ، وقسنطينة ، غير أن هذا النوع من المدن وصل إلى (11) مدينة سنة 1977 ، فبالإضافة إلى المدن الأربعة المذكورة نجد مدن : ( سطيف ، البليدة ، سيدى بلعباس ، باتنة ، تلمسان ، الأصنام ، سكيكدة ) ، وبناء على هذا فإن المختصين بالإحصاء السكاني قد قدروا أن المدن المائة ألفية يصل عددها سنة 1987 إلى (27) مدينة .

أما المدن التي يتراوح عدد سكانها بين ( 60 و 90 ألف ) نسمة سنة 1977 فسوف تصبح مائة ألفية سنة 1987 ، وعددها (16) مدينة هي : ( بجاية ، بسكرة ، تيزى وزو ، المدية ، تيارت ، ورقلة ، توقرت ، بشار ، تبسة ، سعيدة ، معسكر ، قالمة ، سوق أهراس ، غاليزان ، خميس مليانة ، غرداية ) (20) .

ومن جهة أخرى ، فهناك بعض المدن التى لم يتجاوز عدد سكانها ( 50 ألف ) نسمة سنة 1966 ، نجدها قد أصبحت مائة ألفية سنة 1977 مثل باتنة والأصنام ، وإذا كانت بعض المدن تشهد باستمرار نموا حضريا مضطردا مثل عنابة التى نمت بنسبة كانت بعض المدن من 1966 إلى 1977 ، فإننا نجد مدينة مثل قسنطينة قد اختنقت

<sup>(19)</sup> Secrétariat social d'Alger. Monde rural et monde urbain. Alger. S.N.E.D. 1969, p. 21.

<sup>(20)</sup> Boutefnouchet Mostefa."L'urbanisation en Algérie", in revue Sciences soiences sociales Alger. O.N.R.S.  $n^{\circ}$  2, décembre 1979, p. 45.

بالسكان ولم تعد قادرة على النمو العمراني لمواجهة نموها السكاني ، وذلك لموقعها الجبلي ولكونها محصورة بين أودية عميقة ، في الوقت الذي نجد فيه مراكز حضرية تابعة لها قد تطورت بشكل سريع ، فمثلا نجد مدينة الخروب قد ارتفع عدد سكانها من (10) آلاف نسمة سنة 1977<sup>(21)</sup>.

وعلى العموم يمكن النظر إلى النمو الحضرى فى الجزائر فى الفترة من سنة 1966 إلى 1977 من خلال ثلاثة مستويات ( انظر فى الملحق جدول نمو المدن المائة ألفية فى نفس الفترة ) هى (22) :

- 1 ــ نمو حضری متوسط، وتقع نسبته بین ( 30% و 40%) مثل مدن قسنطینة (35%) وسیدی بلعباس (33%)، ویبدو آن نسبة النمو هاته تسایر معدل الموالید الذی یتراوح بین 3.2% و 3.4% سنویا.
- 2 ــ النمو الحضرى الشديد، وتقع نسبته بين ( 50% و 80%) مثل الجزائر العاصمة (60%)، وهران (59%)، عنابة (71%)، سطيف (64%)، وهران (55%)، عنابة (71%)، سطيف (64%)، سكيكدة (77%)، تلمسان (53%) وجميع هذه المدن تعتبر مدنا صناعية .
- النمو الحضرى الشديد جدًا ، والذى تتجاوز نسبته (85%) مثل مدن : البليدة (87%) ، مستغانم (87%) ، الأصنام (116%) ، باتنة (133%) ، وقد شهدت هذه المدن نزوحا ريفيا مكثفا خلال السبعينات ( انظر في الملحق : جدول نمو المدن المتوسطة من سنة 1966 إلى سنة 1977 ) .

وهكذا تبدو ظاهرة النمو الحضرى في الجزائر كظاهرة سكانية ناتجة عن ارتفاع نسبة الهجرة الريفية نحو المدن ، فبانتهاء حرب التحرير ، وانفتاح المحتشدات ، نزح سكانها نحو المدن بعد إعلان الاستقلال سنة (1962) واعتبارا من سنة 1966 اكتست عملية التحضر طابعا اقتصاديا ، على أساس أن عملية التحضر التي تتم في نطاق التنمية الصناعية أفضل بكثير من مجرد القيام بعملية تحسين أو تحديث محدود في الوسط الريفي .

<sup>(21)</sup> Ibid. p. 47.

<sup>(22)</sup> Ibid. p. p. 48 -50.

# ثانيا ـ هل نحن أمام ظاهرة للتحضر أم للتريف ؟

إن السؤال الذي يطرح نفسه بعد التحليلات الإحصائية لظاهرة النمو الحضرى في الجزائر، هو: ألا يمكن اعتبار ظاهرة النمو الحضري وبشدتها الحالية عملية تريف في الأساس وليست عملية تحضر ؟ خصوصا إذا علمنا أن هذه العملية ترتبط إلى حد كبير بالأصل الريفي للسكان، إلى جانب سكان الحضر الذين هم في الأساس لا يتمتعون بتقاليد حضرية عربقة.

فمن الناحية الديموغرافية ــ الاجتماعية يمكن تفسير هذا النمو « الفوضوى » المتزايد للحضر في ضوء العوامل التالية :

- 1 النمو الحضري السريع: إذ بالرغم من انتهاء الحرب، ونزوح المعمرين بعودتهم إلى فرنسا، بعد الاستقلال، فقد بقى النمو الحضرى فى تزايد مستمر، ولا يزال إلى اليوم.
- تعقد الهجرة الداخلية من الريف إلى المدن ، والتي تقف وراءها عدة عوامل :
   أ) عوامل اقتصادية ناتجة عن الوضع الاقتصادى العام في الريف الجزائرى والمتمثل في عدم التوازن بين الموارد والسكان .

ب ) عوامل سوسيولوجية تتمثل فى عدم التنظيم الذى شهده الريف الجزائرى نتيجة لجذب المدن للطاقات الحيوية الريفية ، إلى جانب آثار حرب التحرير النفسية والاجتاعية التى تسبب فيها تهديم القرى والمداشر الريفية .

ج) عدم تكافؤ الفرص فى الميدان الاجتماعى والثقافى أمام أبناء الريف فى مقابل أبناء المدن ، الأمر الذى دفع بأعداد من الريفيين ، خصوصا الشباب منهم للخروج عن المجتمع التقليدي ( المغلق ) .

## ثالثا ـ التحولات المختلفة:

وتتمثل فى تحرك السكان بين مختلف المدن الجزائرية والأحياء والمراكز الصناعية ، وعودة اللاجئين الجزائريين من تونس والمغرب (300 ألف مهاجر) بعد إعلان الاستقلال ، والذين هم فى الغالب من أصل ريفى ، وتمركزهم فى المدن ، بالإضافة إلى

عودة أفواج متتالية من العمال المهاجرين إلى أوروبا \_ فى السنوات الأخيرة ، وتمركز المؤسسات التجارية والمكاتب الحكومية والإدارية والبعثات الدبلوماسية فى أغلب المدن الشمالية الكبرى ( الجزائر ، وهران ، عنابة ، قسنطينة ) .

# رابعــا: النزوح وأثره على بناء الأسرة الجزائرية:

## ا ــ بين الهجرة والنزوح :

تعتبر الهجرة الريفية نحو المراكز الحضرية ، أو النزوح الريفي نحو المدن ، من أبرز مظاهر الهجرة الداخلية ، وهي أكثر انتشارا في البلدان النامية والمستقلة حديثا ، وقد ارتبطت هذه الظاهرة ارتباطا وثيقا بالثورة الصناعية ، وهي الثورة التي تسببت في اختلال التوازن بين القرية والمدينة ، أو بين الريف والحضر ، ومن ثم أدت إلى تركز معظم النشاطات الصناعية والحدمات الإدارية والثقافية والصحية الضرورية في المدن الكبيرة ، على حساب الريف ، الأمر الذي أدى بسكان الريف إلى الانتقال إلى المدن ، أو إلى النزوح نحو المناطق الحضرية .

استعمل الباحث الانجليزى ( جراهام ) منذ سنة 1892 لفظ ( الهجرة الريفية » وقصد به النزوح الريفى ، وذلك بناء على اللفظ الانجليزى : (RURAL - EXODUS) ذى المدلول الواسع والذى يشمل الهجرة الداخلية وإهمال الأرياف ، والهجرة الريفية ، وترك القرى وإخلاء الريف من السكان ، مع ملاحظة أن النزوح الريفي يعنى فى الأساس : ( الانتقال والسير العشوائي للجماعات الريفية نحو مصير غير مضمون » أى أنه يتمثل بشكل واضح في شدة الحراك الجغرافي للإنسان الريفي .

لكن النزوح الريفى لا يمكن أن يكون مجرد تغيير لمنطقة الإقامة فقط ، وإنما يصاحب هذا التغيير تغيير في المهنة ، فالمهاجر الريفي عند نزوحه إلى المدينة يهمل الأرض أولا ، ثم يتجه إلى ممارسة أنشطة أخرى في المدينة ، والتي غالبا لاتتطلب مهارة أو فنيات معينة .

والملاحظ أن هناك اختلافا واضحا بين النزوح الريفي والنزوح الزراعي ، حيث إن هذا الأخير يعنى « الإهمال الكلي للنشاط الزراعي » غير أن إهمال النشاط الزراعي لا يكون دائما مصحوبا بانتقال جغرافي ، إذ قد يصبح الفلاح عاملا في ميدان الصناعة

التقليدية ، أو في قطاع الخدمات الاجتماعية في الوسط الريفي وفي هذه الحالة لا يمكن اعتبار ذلك نزوحا ريفيا ، لأن تغيير المهنة لم يصاحبه تغيير في الوسط الجغرافي .

وهنا لا بد من الإشارة إلى أن معظم البلدان النامية تشكو من مشكلة أو ظاهرة النزوح الريفى ، والتى تأخذ فى الغالب اتجاها واحدا .. النزوح إلى المدينة ، وليس من الريف إلى الريف ، مما أدى إلى تعميق الهوة بين القرية والمدينة ، فحرم القرية من قوتها العاملة ، ومن عدم استقرار عناصرها الحيوية المتخصصة فى العمل الزراعى ، فى مقابل الضغط السكانى على المدينة التى اختنقت ضواحيها ، ولم تعد قادرة على تقديم خدماتها لهؤلاء النازحين .

## ب ــ النزوح الريفي وظاهرة النمو الحضرى في الجزائر:

ارتبط النزوح الريفى ، فى الجزائر ، بفترة الاحتلال الفرنسى ، الذى اتخذ سياسة الاستيطان ، التى تقوم أساسا على انتزاع أراضى الفلاحين الجزائريين ونقل ملكيتها إلى الأوروبيين ، ومن ثم أصبح الريفى الجزائرى أمام أمرين : إما أن يتجه إلى المدينة أو إلى خارج البلاد ، وإما أن يمكث فى الريف ليعمل فى مزارع المعمرين بأجر قليل .

ومن دراستنا لظاهرة نمو سكان المدن في الجزائر ، منذ الحرب العالمية الثانية ، وحتى بداية ثورة التحرير ، أو من سنة (1936) وحتى سنة (1954) يتبين لنا ذلك بوضوح ، إذ ارتفع عدد سكان المدن في هذه الفترة إلى (1.430.000) نسمة أي بزيادة قدرها حوالي (710.000) نسمة ، وتمثل نسبة (98%) بينا وصل عدد سكان الريف إلى (6.410.000) نسمة ، وبزيادة سكانية قدرت به (500.000) نسمة في نفس الفترة ، الأمر الذي يؤكد بوضوح استمرار ظاهرة نزوح الريفيين إلى المدن .

وبعد استقلال الجزائر ، استمر النزوح الريفى ، بل وازدادت حدته نظرا للظروف التى سادت الريف الجزائرى أثناء ثورة التحرير ، وسياسة تجميع السكان فى مناطق جغرافية معينة ، الأمر الذى نتج عنه ، بعد انتهاء العمليات العسكرية فى المناطق الريفية ، تحرك سكانى شديد بين الريف والمدن وبين المدن نفسها .

قسم بعض المهتمين بالدراسات السكانية ظاهرة النزوح الريفي في الجزائر، ذات الاتجاه الواحد، إلى فترتين: تمتد الأولى من سنة 1962 وحتى سنة 1966 أي من الاستقلال وحتى بداية تطبيق الثورة الصناعية، وتمتد المرحلة الثانية من سنة 1966 وحتى سنة 1973 وهي الفترة التي تركزت فيها بوضوح الصناعة في المدن الكبرى.

اتسمت الفترة الأولى بنزوح ريفى كثيف نحو المدن ، وهذا نتيجة للنزوح الجماعى للأوروبيين نحو فرنسا من جهة ، ولانتهاء سياسة المحتشدات وفتح الحدود الشرقية والغربية (تونس والمغرب) ورجوع المواطنين المهاجرين إلى هذين البلدين من جهة أخرى ، إلا أن عودة هؤلاء السكان لم يكن باتجاه الريف أو على الأقل باتجاه المناطق الأصلية ، وإنما كان فى أغلبه باتجاه المدن الكبيرة التى كانت فى الغالب تتوفر على المساكن الشاغرة من طرف الأوروبيين .

ونتيجة لهذه الحركة السكانية الكثيفة ، ارتفع معدل النمو الحضرى سريعا ، فقد تحرك أكثر من 600 ألف مواطن نحو المدن فى مدة أربع سنوات ، أما الفترة الثانية فاتسمت بنوع من الاستقرار ، إذا ما قورنت بالفترة السابقة ولكنها فى الحقيقة اتسمت هى أيضا بنزوح ريفى شديد ، وصل معدله سنويا إلى (120) ألف نسمة ، بل وارتفع هذا المعدل إلى (130) ألف نسمة سنويا فى الفترة التالية (73 - 1977) .

والملاحظ أنه بعد الاستقلال ، اتجه الاهتمام ، سواء بالنسبة للتنمية الاقتصادية أم بالنسبة لتقديم الخدمات إلى المراكز الحضرية الكبيرة ، والمتوسطة ، وأهملت التجمعات السكانية الصغيرة ، خصوصا تلك التي تعتمد على الزراعة والنروة الحيوانية .

الأمر الذى أدى إلى تقلص النطاق الريفى ، وتضخم القطاع الحضرى ، فالمعطيات الإحصائية تبين لنا أنه خلال عشرين سنة تغيرت نسبة الريف إلى نسبة الحضر من (79%) سنة (1956) إلى (59%) سنة (1976) .

ولا شك أن النمو الحضرى السريع فى الجزائر لا يعتبر نموا طبيعيا ، إنما هو نتيجة لتحرك السكان بين المدن نفسها ، ومن الريف إلى المدن ، وإن كانت الجزائر كبلد نام ، استقل حديثا ، بعد تخريب لاقتصاده وأجهزته القاعدية ، لم يكن بإمكانه خلال العشرية الأولى ، أن يوفر السكن الملامم وتقديم الخدمات الضرورية لجميع المواطنين على المستويين

الريفي والحضرى ، بل وعلى المستوى الحضرى نفسه ، إذ بقيت ضواحى مدن كثيرة تعانى من نقص الخدمات والمرافق الأساسية الضرورية وفي مقدمتها توفر السكن المناسب .

وبناء على ما سبق يمكن القول إن المدن الجزائرية شهدت نموا حضريا على حساب عملية التحضر ، والتى هى فى الصميم عملية اقتصادية واجتماعية وثقافية ، ومن ثم فقد وجدنا أنفسنا أمام ظاهرة للتكدس السكانى فى المدن نتيجة للنزوح الكثيف وليس أمام عملية للتحضر .

# ج ـ الأسرة الريفية النازحة في الوسط الحضرى:

وإذا أردنا أن نتتبع الأثر الذى يحدثه النزوح الريفى على بناء الأسرة الريفية النازحة ، فنرى أنه لا بد من الإشارة إلى أن الدراسات الخاصة بالأسرة الجزائرية ، محدودة ، بل ونادرة ، وبالأخص منها تلك الدراسات التى تتعرض للعلاقات الأسرية ولبناء الأسرة وتغير وظائفها والمشكلات التى تتعرض لها ، إلى غير ذلك ، وإن كانت هناك دراسات فهى ذات طابع اثنوغرافى ، تتعلق ببعض العادات كالأزياء والحلى والوشم والزواج وأثاث المنزل وغيرها .

تتميز الأسرة الجزائرية المعاصرة (الحضرية) بتقلص حجمها ، من النظام الأسرى المعتد إلى النظام الأسري النووى ، فبعد أن كانت الأسرة الجزائرية في طابعها العام أسرة معتدة ، أصبحت اليوم تتسم بصغر الحجم ، فالريف الجزائرى الذى كان يمثل طابع الحياة الاجتماعية القامم على الاقتصاد الزراعي وتربية الماشية ، في مقابل المراكز الحضرية المحدودة العدد والسكان ، أصبح اليوم يتجه نحو الانكماش ، كما سبق أن ذكرنا ، في مقابل النمو السريع للمراكز الحضرية ، بل ويتوقع الديموغرافيون أنه قبل سنة (2.000) سوف ينقلب الميزان الديموغرافي في الجزائر ، إذ سيرتفع معدل سكان الحضر عنه في الريف .

وإذا كانت الأسرة الجزائرية فى النطاق الريفى تتحكم فى إمكانية توسيع أو تغيير المسكن كلما تزايد أعضاؤها ، فإن هذه الإمكانية أصبحت فى الوسط الجديد ( المدينة ) معبة أو مستحيلة .

أما فيما يتعلق بالنشاط الاقتصادى فى المراكز الحضرية ، فيمثل انقلابا بالنسبة للنشاط الاقتصادى فى الوسط الريفى ، فإذا كان النظام الاقتصادى القائم على الزراعة فى الريف يساعد على بقاء واستمرار نظام الأسرة الممتدة ، وذلك من خلال تأمين معاشها ومطالبها الضرورية ، بواسطة التعاون والتضامن الجماعى فى الإنتاج والاستهلاك ، فإن الصورة تنقلب فى الوسط الحضرى ، ذلك أن كل أسرة زواجية مستقلة اقتصاديا عن بقية أفراد القرابة من إخوة ووالدين وأعمام ، ومن ثم فهى تؤمن معاشها اعتادا على دخلها الشهرى المتمثل فى مرتب رب الأسرة العامل .

ومعنى هذا أن تحول بناء الأسرة الجزائرية ، من النظام الممتد إلى النظام النووى ، لم يكن ليبرز بشكل واضح وسريع إلا بعد أن نزحت الأسرة إلى الوسط الحضرى المختلف عن الوسط الريفى ، أو من نموذج اجتماعى واقتصادى استهلاكى يقوم بالدرجة الأولى على علاقات القرابة ويعتمد على الإنتاج الزراعى والحيوانى ، إلى نمط اجتماعى \_ فردى يقوم على الاقتصاد الصناعى والتجارى ، ويحكمه العمل المأجور فى الزمان والمكان .

وتشير بعض الدراسات ، أنه تبعا لهذه الحركة فى المكان من الريف إلى الحضر ، بدأت الأسرة الجزائرية تفقد شكلها كأسرة ممتدة ( يصل عدد أفرادها إلى أكثر من 40 فردا ) ، لتتجه نحو شكل الأسرة الزواجية أو النووية ، مع ملاحظة أن هذا الشكل الجديد الذى بدأت تتسم به المراكز الحضرية بالذات يتميز من جهة أخرى بكثرة الإنجاب إذ يتراوح معدل أفراد الأسرة الزواجية الجزائرية بين 5 - 7 أفراد ، مع بقائها أيضا محتفظة ، فى كثير من الأحيان بوظائف الأسرة الممتدة ، ومن ثم يمكن القول إنه بعد الاستقلال بدأت تشكل بوضوح أسرة جزائرية تجمع بين خصائص الأسرة الحضرية ووظائف الأسرة الريفية ، وهذا على مستوى الجيل الأول والجيل الثانى من النازحين أما الجيل الثالث ففى الغالب يتجه نحو شكل الأسرة الحضرية ( الزواجية ) .

# د ـ مشكلات الأسرة الريفية في الوسط الحضرى:

يرى علماء الاجتماع أن الحياة الحضرية ، أو الحياة فى المدينة ، تؤثر على الأسرة من حيث البناء والسلطة والزواج والإنجاب والوظائف التقليدية للأسرة كالتربية والضبط الاجتماعي والدفء العاطفي لأفرادها .

قمن حيث البناء أو الحجم ، نجد أن المدينة التي تضم مؤسسات صناعية وتجارية تستخدم الفرد المهاجر إليها على أساس كفاءته وقدراته دون أي اعتبار للجنس أو السلالة أو القرابة أو غيرها ، كما هو الحال في الريف ، كما تسمح المدينة للعائلة بالتحرك في السلم الاجتاعي والاقتصادي ، من أسفل إلى أعلى ، أو العكس ، كما قد تدفعه إلى التحرك الأفقى ( الجغرافي ) ، فيغير من مكان إقامته تحت ظروف فرص العمل ، بعكس الحال في الريف الذي يجعله مرتبطا بقطعة أرض معينة ، وبمجال اجتماعي خاص ، الأمر الذي يدفع بالعلاقات الأسرية إلى النزوع نحو الفردية ومن ثم إلى تقلص حجمها من كونها أسرة ممتدة ، تتعدد أجيالها ، إلى أسرة محدودة العدد غالبا ما تقوم على الزوج والزوجة وأبنائهما الصغار ، ونادراً ما تضم والدى الزوجين أو أحدهما .

وانعكس هذا بدوره على الفرد الذى لم يعد يحتاج إلى الأسرة لتدريبه على مبادىء المهنة التقليدية ( الزراعة وتربية الماشية ) فالمدينة تكفلت بذلك حيث تتعدد فيها الفرص لتعلم المهارات اللازمة للعمل الحديث ، فهناك المدرسة والمصنع والورشة .

أثرت المدينة كما ذكرنا على الأسرة الريفية النازحة إليها ، وذلك من حيث حراك أفرادها في المجال الجغرافي ، فقد ينتشر أفرادها على أحياء متباعدة تحت تأثير العمل والسكن والتعليم ، أو في مدن مجاورة ، ومن ثم يتجه حجمها إلى التقلص بالرغم من محاولة أفرادها للحفاظ على طابعها التقليدي المتسم بالروابط القرابية الصميمة ، وهذا ما نلاحظه في المناطق المتخلفة التي تحيط بالمدن الكبيرة ، خصوصا الأحياء القصديرية منها ، حيث توجد الأسرة الممتدة من أصل ريفي ، والتي تبقى لفترة معينة محافظة على طابعها ، وعلاقتها الأصلية ، ولكنها لا تلبث أن تتجه لتأخذ النمط الفردي ، ومما يدعم هذا الاتجاه الزواج من خارج الأسرة ( من غير الجماعة القرابية ) يضاف إلى ذلك ظروف السكن الضيق والتنقل الجغرافي بين أحياء المدينة .

ومن حيث السلطة في الأسرة الريفية النازحة ، نشير إلى أن السلطة في المجتمع الريفي ترتبط بالقيم والعادات والتقاليد ، وهي غالبا ما تتركز في كبار السن ، في حين نجد أن السلطة في المجتمع الحضري ترتبط بالوضع الاقتصادي وبالمركز الاجتماعي ( السياسي والعلمي والإداري ... إلخ ) ، بالإضافة إلى التغير في مركز المرأة بحيث ، لم تعد السلطة

فى الأسرة مركزة فى يد الزوج ، ومما زاد فى تعميق هذا غياب الزوج لفترات طويلة عن المنزل وخروج المرأة إلى ميدان العمل ، مما سمح لها بممارسة سلطات أوسع بالقياس إلى ما كان لها وهى فى الريف ، سواء بالنسبة للأبناء وشئون المنزل ، أم بالنسبة للزوج ، كما أدى هذا إلى ضعف الروابط والعلاقات بين الزوجين ، مما نتج عنه فى كثير من الأحيان توتر ونزاع .

ولا شك أن الطلاق يعتبر من أهم المشكلات التي تهدد بناء الأسرة ، والأسرة النازحة إلى المدينة بشكل خاص ، نظرا للمشكلات التي تتعرض لها ، والتي لا عهد لها بها ، هما يتسبب في هز كيانها ، فازدياد مطالب الأسرة النازحة وغياب الأب لفترة أطول ، وعمل المرأة واستقلاليتها من الناحية الاقتصادية ، واختلاط مفهوم القيادة في الأسرة ، وهي القيم السائدة في المدينة ، أدى إلى تدهور العلاقة التقليدية للأسرة الريفية النازحة وضعف روابطها .

# هـ ــ بعض النتائج المترتبة عن نزوح الأسرة الريفية إلى الوسط الحضرى :

سبق أن ذكرنا أن التصنيع الذى تركز فى أغلب المدن الجزائرية الكبرى ابتداء من سنة (1966) وحتى سنة (1973) كانت له آثاره على تحرك السكان نحو المراكز الحضرية الصناعية ، ولا شك أن تضخم هذه المراكز ونموها السريع غير المخطط قد أدى إلى ظهور مشكلات عديدة ، انعكست على الأسرة النازحة فى نواحى الصحة والتعليم وانحراف الشباب والبغاء وارتفاع معدلات الطلاق والجريمة .

ولا شك أن الأسرة النازحة إلى المدينة ، والتى غالبا ما تسكن فى حى قصديرى أو فى منزل قديم مع أسرة أخرى ، كثيرا ما يتعرض أفرادها للأوبئة خصوصا بين أطفالها ، نظرا لضيق المكان وتكدس عدد من الأفراد فيه ، مع عدم توفير المستلزمات الصحية كالمياه النقية والمجارى ودورة المياه ، وتهوية المسكن .

وفى ميدان التعليم ، نجد أن أغلب أبناء النازحين خصوصا من هم فى سن المدرسة ( 6 - 7 سنوات ) يحرمون من التعليم ، فالأحياء القصديرية فى ضواحى المدن ، والأحياء غير المخططة أو الفوضوية تنعدم فيها مؤسسات التعليم ، ومن ثم فالتلميذ ليس بإمكانه

السير مسافات بعيدة للالتحاق بالمدرسة يضاف إلى ذلك أن التسجيل في المدرسة كثيرا ما يتطلب شهادة إقامة ، وهذه قد لا تكون في حوزة الأسرة النازحة ، ولهذا يجد الطفل نفسه ، وهو في سن مبكرة ، أمام أطفال الحي الذين يماثلونه ، فيقضى معهم معظم وقته في الشارع ، يتردد على ضواحي المدينة ، مما يساعد على انحرافه ومروقه ، فوالداه منهمكان بمطالب الحياة ، من عمل ، ونقل للمياه ، ونظافة للمسكن ، وكما ينعكس هذا الوضع على الأطفال ، فإنه ينعكس على الزوجة التي كثيرا ما تسوء علاقتها بزوجها وبجيرانها مما يحدث لها توترا نفسيا داخل البيت وخارجه .

إن وضعية كهذه ، يصعب معها تنفيذ أية سياسة لإعادة إصلاح وضع الأسرة أو حتى محاولة الإبقاء عليها بعيدا عن المشكلات التي تتعرض لها في الوسط الجديد ، إذ من الصعب على أية سلطة سياسية ، مهما كانت لها من القوة والإمكانيات ، خصوصا في البلدان النامية ، أن تراقب أو تتحكم في الحراك السكاني ، ومن ثم الحفاظ على الروابط الأسرية العميقة ، إذ لا يجدى في مثل هذه الوضعيات توجيه ولا إعلام ، ولا قانون أو تهديد ولا إرشاد وترشيد ، لأن ما تتعرض له الأسرة وعلاقاتها من تغير فجائى لا يخضع لمبدأ التغير التدريجي الذي قد تتعرض له أية أسرة حضرية كانت أو ريفية ، وهذا ما حدث للأسرة الجزائرية النازحة من الريف إلى المدينة ، بل ومن الجزائر كوطن إلى أوطان أوروبية أخرى .

إذن فالأسرة الجزائرية النازحة هي التي أوجدت نفسها \_ مخيّرة أو مكرهة \_ في وسط مختلف تماما عن وسطها التقليدي ، اقتصاديا واجتماعيا وثقافيا ، وبالتالي فإن انعكاسات هذا الوسط على طبيعة الأسرة النازحة وعلى علاقاتها هو أعمق من مجرد كونه تحركا في المجال الجغرافي ، من وسط جغرافي إلى وسط جغرافي آخر كما يبدو للكثيرين منا .

# و ــ من مشكلات ونتائج النزوح إلى خارج الوطن :

أما النزوح خارج الوطن ، فتاريخه أيضا تاريخ الاستعمار الفرنسي للجزائر ، كما أن آثاره كثيرة ومتنوعة ، منها ما يمس المهاجر نفسه في أرض الغربة ، من حيث العمل والثقافة والعلاقات الاجتماعية السائدة في الوسط الجديد ، ومنها ما يمس أسرته في موطنه الأصلى ، حيث يحرم أفرادها من رعايته لهم ، وما قد يتعرض له هؤلاء من انحراف

وغيره ، ومنها ما يمس المهاجر وأسرته فى دار الغربة ، وذلك فى ضوء الاختلاف الشديد بين الوسطين ، الأصلى والجديد .

والملاحظ أن موضوع النزوح إلى الخارج وأثره على الأسرة لا يزال موضوعا نادر الاهتمام من الباحثين ، وفى سنة (1980) قام أحد طلبة الدراسات العليا فى علم الاجتماع بجامعة قسنطينة بمحاولة لدراسة المشكلات الاجتماعية الناجمة عن الهجرة الخارجية ، توصل من خلالها إلى بعض النتائج ، فورد منها :

- أ) تنحصر أغلب أعمار المهاجرين وزوجاتهم بين ( 30 و 50 ) سنة مع ملاحظة تعدد الزوجات من الجزائريات والأجنبيات ، ووجود عدد من الأبناء بمتوسط
   (5) أطفال في الأسرة .
- ب) هناك أكثر من ( 1/3) المهاجرين قضوا حياتهم الزوجية بعيداً عن الأسرة ، وبحساب زياراتهم السنوية ، تبين أنهم لم يعيشوا مع أسرهم إلا حوالي (3) سنوات موزعة على عدد من السنين .
- ج ) معظم الأسر تتولى الإشراف عليها الأم فى غياب الأب ، وأحيانا يساعدها بعض الأقارب ، ولكن مع ذلك تواجه عدة مشكلات تتعلق بتربية الأطفال .
- د ) أدت الهجرة إلى وجود أفكار سلبية من الزوجات عن العلاقة الزوجية وأفكار تشاؤمية كالحوف من الزوج والشك فيه ، مما أدى بربع المبحوثات إلى التفكير في الطلاق ، وأحيانا إلى طلبه في غياب الزوج وإلى الشجار عند زيارة الزوج .
- ه ) انعكاس غياب الأب على الأولاد ، وانحراف عدد كبير منهم ، بعد تركهم للمدرسة ، دون ولى يسهر على تربيتهم أو توجيههم .

# □ الفصل الرابع □

من مظاهر التنمية والتحديث في الجزائر 1980 - 62

# أولاً : مدخل بين التنمية والتغير والتحديث :

تعمد بلدان كثيرة إلى وضع خطط تنمية اقتصادية واجتماعية لها أهداف محددة ، وتنفذ خلال فترات معينة ، وتهدف هذه البلدان من وراء هذه الخطط إلى تطوير اقتصادها القومي وإلى الاكتفاء الذاتي في مجال الغذاء وإلى المساهمة في الصناعة إلى ... بغرض أن تؤدى هذه الأهداف المرحلية إلى هدف أبعد ، هو توفير حياة أفضل للمواطن واللحاق بركب المجتمعات المتقدمة تكنولوجيا ، والوصول بالمجتمع إلى مصاف المجتمعات الحديثة(1) .

وبهذا تصبح التنمية بمفهومها العام مرتبطة ارتباطا وثيقا بالتغير الاجتماعي من حيث كونها أسلوبا وعملية لتحقيقه وتوجيهه ، كما يرى البعض أن كل تنمية تشهدها المجتمعات النامية تعتبر عملية تحول وتغير من أسلوب إنتاج إلى آخر ، ومن بناء اجتماعي إلى بناء اجتماعي مغاير (2) .

وعلى هذا الأساس بمكن ملاحظة العلاقة بين التنمية والتغير الاجتاعي ، من خلال الآثار التي تحدثها خطط التصنيع وخطط تنمية المجتمعات الريفية على الأبنية والعلاقات الاجتماعية وعلى نوعية وشكل العمل . ونظام الأسرة وطرق التفكير والسلوك ، أى أن التنمية تعنى بصورة جوهرية عملية تفتح كل الطاقات المادية والروحية الكامنة في المجتمع المعنى من سيطرة القوى الطبيعية والاجتماعية ، الأمر الذي يؤدي إلى تبدل الوضع الاجتماعي الراهن ، والذي يتسم بالتخلف واختلال النسق الاجتماعي ، إلى حالة أكثر حداثة وتوازن(3) .

يرى البعض أن التنمية تساوى التحديث الذى لا يزال مفهومه جديدا ، حيث تثار حوله تساؤلات عن مدى ضرورة التحديث وأهميته في رصد عمليات التحول والانتقال والتغير التى تشهدها البلدان النامية ، خصوصا بعد أن أصبح التحديث يشير إلى نموذج

<sup>1)</sup> مصطفى عمر التير، التنمية والتحديث، طرابلس، معهد الإنماء العربي 1980، ص 32.

<sup>(2)</sup> BALANDIER, (G.) SENS ET PUISSANCE, PARIS - P.U.F. 1971, P. 120.

<sup>(3)</sup> MOORE, (WILBERT), LES CHANGEMENTS SOCIAUX, GEMBLOUX, DUCULOT, 1971. P. 176.

محدد للتغير يظهر في المجتمع على أساس أن التحديث يمثل عملية معقدة ، تستهدف إحداث تغييرات في جوانب الحياة الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والثقافية والأيديولوجية (٩) بحيث يمكن القول مثلا إن التغيرات الاقتصادية الراجعة إلى التحديث تتضمن تخصص الأنشطة تخصصا مهنيا فنيا ، وتحديد الوظائف ووجود نسبة من العلاقات اللاشخصية ، وتكامل الوظائف الاقتصادية تكاملا أفضل ، كما تشمل التغيرات السياسية أيضا خصائص مثل التمايز الوظيفي والتنظيم الرشيد وتكافؤ فرص المشاركة في اتخاذ القرارات .

كا تنهض عملية التحديث على تطوير اتجاهات إيجابية داخل المجتمع ، أى يصبح من الضرورى أن يتغير نسق الاعتقاد ، وأن يتبنى الأفراد اتجاهات جديدة ، ومع ذلك فالناس غالبا ما يميلون إلى الاحتفاظ بقيمهم واتجاهاتهم التقليدية ، التى قد تتعارض مع الواقع المتغير ، بل وفى كثير من الأوقات تكون هذه القيم والاتجاهات ذات أهمية خاصة إذا كان الأمر يتعلق بهوية المجتمع وبشخصيته (5) .

ومهما يكن الأمر حول اختلاف الآراء والتعاريف المفسرة أو المحددة للتحديث ، فيمكن القول بأن التحديث يتمثل في سيادة الحياة الحديثة في المجتمع والتي تتلخص في وجود المجتمع المتعلم وتحكيم العقل والمنطق والعلم عند التعامل مع مشكلات الحياة اليومية ، وبانتشار واسع لمنتجات العلم الحديث (التكنولوجيا) ، بحيث تتوفر هذه المعدات للاستعمال في جميع الأماكن التي يقضي فيها الفرد يومه أو جزءا من يومه ، أو فترة من حياته ، كالسكن ومكان العمل والمدرسة والمستشفى ومكان قضاء وقت الفراغ إلخ (6) ...

ويرى كل من « الموند ـــ ALMOND » و « كولمان ـــ COLEMAN » أن أنساق التحديث تتحدد في ارتفاع معدل التحضر وانتشار التعليم وارتفاع دخل الفرد وزيادة

 <sup>(4)</sup> محمد على محمد : القيم الثقافية والتنمية ، فصل في د . السيد الحسيني وآخرون ، دراسات في التنمية الاجتماعية ، القاهرة ،
 دار المعارف بمصر 1974 ، ط 2 ص 336 .

<sup>(5)</sup> نفس المرجع ، ص 338 .

<sup>(6)</sup> مصطفى عمر التير، مرجع سابق، ص 21.

معدل الحراك الجغرافي والاجتماعي ، وارتفاع معدل التجارة والتصنيع ، مع وجود شبكة التصال جماهيري واسعة بالإضافة إلى المشاركة الجماهيرية (<sup>7)</sup> .

وفى ضوء ما سبق تتحدد خصائص التحديث الاجتاعى فى انتقال أعداد كبيرة من سكان الريف إلى المراكز الحضرية الصناعية التى تعتبر إحدى عوامل التحديث . بالإضافة إلى أن النمو التكنولوجى يؤدى إلى الإقلال من عدد العمال الزراعيين غير الفنيين ، كما تقل الفروق بين سكان الريف والمدن فى البلدان النامية التى تستخدم الميكنة الزراعية ، نتيجة تقدم شبكة المواصلات التى تؤدى إلى نوع من التجانس بين المجتمعين الريفى والحضرى . كما أن التحديث يؤدى إلى تغير النظرة الخارجية للأفراد وسلوك الجماعات الذى يرتبط بوظيفتهم فى المجتمع وليس بالنسبة لعقائدهم ولغتهم ومكان إقامتهم .

ومع نمو التحديث الاجتماعي يجد الفرد نفسه في مجتمع يمتاز بالحرية وضعف القيود التي تحد من حريته وقدرته على اتخاذ القرارات الخاصة به ، فيكون حرا في اختيار مهنته ولا يعود ملزما بمتطلبات عائلته أو عشيرته مع ملاحظة أن القيود التي تفرض على حريته تأتى من خلال القانون وليس من التقاليد والممارسات الاجتماعية .

وتبقى هناك حقيقة سائدة دائما وهى أن سياسة التحديث الاقتصادى والاجتاعى لا بد لها من استقلال سياسى كامل. لأن أى عملية للتحديث الاقتصادى والاجتاعى لا بد لها من استقلال اقتصادى وهذا لن يتوفر ما لم يكن هناك استقلال سياسى حقيقى عن الاستعمار، وهو الاستقلال الذى يأخذ فى الاعتبار نزع ملكية رأس المال الكبير الاجنبى وتأميم المزارع والبنوك والمشروعات الكبرى الأجنبية وهذا بدون شك يتطلب تعديلا للعلاقات النقدية والتجارية والمالية، وهذا ما حدث فى الجزائر منذ استقلالها السياسى وعلى مراحل، فمن استعادة لأراضى المعمرين الأوروبيين إلى تأميم للبنوك والمؤسسات المالية والتجارية الكبرى إلى تأميم للنفط والغاز، ثم انتهاج سياسة التصنيع الثقيل وتطبيق الثورة الزراعية فى الريف.

<sup>(7)</sup> انظر : جهينة سلطان العيسى ، التحديث في المجتمع القطري المعاصر ، الكويت ، شركة كاظمة 1979 ، ص 58 وما بعدها .

### ثانيا:

# التخلف والتحديث في فكر الفيلسوف الجزائري مالك بن نبي :

يرى الفيلسوف الجزائرى مالك بن نبي أن تخلف العالم الثالث بما فيه البلدان الإسلامية والعربية ، ليس قضاء محتوما ، وإنما هو مجرد عارض من أعراض التاريخ ، كان نتيجة ظروف موضوعية منها الاستعمار والشخصية الموروثة المتنافية مع الأوضاع الاقتصادية التي حددتها وفرضتها الحضارة الغربية ، فالمشكلة في المجتمع الإسلامي ذات طابع نفسي ، حيث إن المعنى الاقتصادي لم يظفر في ضمير العالم الإسلامي بنفس النمو الذي ظفر به في الغرب في ضمير الرجل المتحضر وفي حياته .

ويشير أيضا إلى عنصر آخر يتمتع بنفس الطابع النفسى ألا وهو عنصر « الزمن » الذي يعد أساسيا في التنظيم مشيرا إلى نظرية « تيلور » التي تربط الإنتاج بالزمن وإلغاء الحركات أو الجهد المبذول وتعويضه بالآلات التي تختصر الحركات البشرية الضائعة في غير منفعة (8).

أما فى المجتمعات الشرقية — كما يرى مالك بن بنى — فإن ألوان النشاط والعمل تجرى بصورة تقليدية فى إطار الزمن الميتافيزيقى فالتخلف هنا فى عقول وفى تراث وفكر الشرقيين ، ولهذا فإن محاولات الاستفادة فى مجال التنمية من الاستشارات الغربية واعتماد خططها للتنمية والتحديث لا يمكن أن تأتى بأية فائدة ، لأن المستشار أو واضع خطة التنمية ينتمى إلى مجتمع يختلف فى بنائه الفكرى وفى واقعه وفى نظرته وفى تحليلاته للأمور عن المجتمع الذى تقدم له الاستشارة أو توضع له الخطة .

ولهذا يصبح من الضروري هنا النظر إلى الفكر والثقافة كأساس لانطلاق أية سياسة تنموية تستهدف تحديث المجتمع ونقله من حالة التخلف إلى حالة أكثر تقدما .

<sup>(8)</sup> انظر مالك بن نبي: المسلم في عالم الاقتصاد، بيروت، دار الشروق، 1976، ص 17 وما بعدها.

وبهذه المناسبة لا بد من الإشارة إلى أن أغلب المجتمعات العربية المعاصرة استعارت النموذج الغربي في التحديث القائم على التجربة الغربية في التصنيع على أساس أن المجتمعات التي ستدخل عالم التصنيع ستضطر إلى استعارة هذا النموذج وتقلده بدقة ، وأن هذا سيؤدى إلى إحداث تغيرات في البنية الاجتماعية وتقود هذه التغيرات إلى تحديث المجتمع (9) .

وأخيرا ، سوف يركز بحثنا هذا على بعض مظاهر التحديث فى المجتمع الجزائرى بقطاعيه الريفى والحضرى من حيث الهدف والحجم وبعض النتائج ممثلة فى التصنيع والتحضر ، ثم القرى الفلاحية فى نطاق الثورة الزراعية .

إذا ألقينا نظرة على المجتمع الجزائرى بقطاعيه الريفى والحضرى لتتبع عملية التحديث التى يشهدها فى مرحلة ما بعد الاستعمار ، نجد أنفسنا أمام ظاهرة تتطلب الحذر ، حتى لا نقع فى ضروب من الأحكام المسبقة ، ويعود هذا الحذر إلى عدة أسباب موضوعية فى مقدمتها مجموع التحولات والتطورات التى شهدها المجتمع الجزائرى بعد الاستقلال والمتمثلة فى إعادة هيكلة مختلف الأنشطة الاقتصادية والإدارية والتعليمية والصحية بالإضافة إلى سلسلة من التغيرات الإرادية منها والعضوية والتى مستت كثيراً من العلاقات وأوجه النشاط الاجتماعى ، مما يصعب معه التسليم بوضعها ... فى مجموعها ... فى مستوى عمليات التحديث والتنمية .

غير أن الذي لا شك فيه هو أن كثيراً من تلك التحولات والتغيرات كانت قصدية وتعكس إرادة الرفض لنمط أو أنماط من البناء الاجتماعي التقليدي الذي اتسم بالطابع الاستعماري الاستغلالي في كثير من جوانبه (10).

<sup>(9)</sup> مصطفی محمد التیر ، مرجع سابق ، ص 18 .

<sup>(10)</sup> جبهة التحرير الوطني ه ميثاق الجزائر ، قسنطينة ، مطبعة البعث ، 1964 ، ص 40 .

كاكانت نتيجة لتخطيط من طرف الدولة وتعبر في الوقت نفسه عن تطلع جماهيري إلى التخلص من وضعية متخلفة ، أو بعبارة أخرى كانت نتيجة لعمليات التنمية الاقتصادية والاجتماعية التي امتدت مبادؤها النظرية إلى فترة ثورة التحرير ، التي دفعت الأغلبية الساحقة من العمال والفلاحين نحو تحويل المجتمع الجزائري التقليدي على عهد الاستعمار تحويلا جذريا (11) .

لقد أدخل الاستعمار الفرنسي إلى الجزائر أشكالا من الإنتاج الرأسمالي الاستغلالي (كإنتاج الخمور) التي أدت بالتالي إلى دفع البلاد نحو التخلف، وذلك بتشجيع التفاوت الاجتماعي وتوسيع الفوارق، التي أقرتها القوانين الاستعمارية، خصوصا في ميدان الملكية العقارية بالإضافة إلى القوانين الاجتماعية والسياسية.

و هذا كانت التنمية في المجتمع الجزائري المعاصر ، كما حددها الميثاق الوطني تتصل بعملية التحرر الاقتصادي :

« إن مدى التنمية يجب أن يتناسب في واقع الأمر ، مع حجم التأخر المتراكم في جميع الميادين لدى الشعوب التي تعرضت للسيطرة الاستعمارية والتي عانت الاستغلال الامبريالي ، فالتنمية بالنسبة لهذه الشعوب تعبر عن الجهود الواجب بذلها لتدارك تخلفها وتحديد طبيعة التغيرات التي ينبغي القيام بها في كل الميادين للتخلص من حالة التخلف (12) كما يعتبرها الميثاق الوطني «عملية تمكن الثورة من بلوغ غاياتها الاقتصادية والاجتماعية والثقافية (13) ».

لقد مس التغير بعد الاستقلال قطاعات عديدة ، فالعلاقات الأسرية شهدت تغيراً على مستوى دور المرأة التي أصبح من حقها الانتخاب والعمل والتعليم وتقلد المناصب السياسية ، ومن التغير ما مس ميدان العمل والعلاقات الإنتاجية .. وجميعها يرجع إلى

<sup>(</sup>II) SECRETARAT SOCIAL D'ALGER, FLASH SUR L'AORICULTURE ALGERIENNE" 8ème SERIE, JANVIER 1972.

وانظر : المرجع السابق، ص 40 .

<sup>(12)</sup> جبهة التحرير الوطني ( الميثاق الوطني ) المعهد التربوي الجزائري ، الجزائر ، 1976 ، ص 153 .

<sup>(13)</sup> نفس المرجع ، ص 158 .

الحركية التي طبعت مختلف الأنشطة الاجتماعية والاقتصادية والسكانية ، بعد الاستقلال .

فمثلا نما سكان الجزائر من (12) مليون نسمة سنة 1966 إلى (18) مليون نسمة سنة 1977، في حين وصل معدل النمو الديموغرافي الذي يعتبر من أكبر معدلات النمو في العالم \_ إلى (3.2%) \_ وكذلك حيوية السكان التي تنعدى (56%) ممن يقل سنهم عن (20) سنة ويتوقع أن تزيد على (60%) سنة 1990 حسب تقديرات وزارة التخطيط والتهيئة العمرانية ، كما نلاحظ أن النمو الحضرى الذي وصل (30%) سنة 1966 ارتفع إلى (41%) سنة 1978 وتتوقع التقديرات أن يصل إلى (50%) سنة 1990 أي أن ما يقرب من نصف سكان الجزائر يعيشون في المدن ، كما لا تنسى اتجاهات الهجرة الريفية نحو المدن في الفترة من 1966 إلى 1973 والتي من خلالها امتهن المهاجرون الريفيون أعمالا غير زراعية طبعت علاقاتهم وأساليب حياتهم بطابع حضرى .

ومن مظاهر التغير أيضا عمليات التنمية المتمثلة في المخططات الكبرى ، وسياسة تنمية الريف في نطاق تطبيق الثورة الزراعية وبناء القرى الفلاحية ، بالإضافة إلى محو الأمية ونشر التعليم الإجبارى والوعى الصحى .

# ثالثاً: التصنيع واليد العاملة الريفية:

أظهر الإحصاء العام للسكان سنة 1966 أن عدد السكان القادرين على العمل بلغ (2560.000) شخصا أو (21%) من مجموع السكان ، منهم (1760.000) شخصا فقط يشتغلون فعلا ، بينما (845.000) شخصا بدون عمل ، وفي سنة 1970 قدر عدد السكان القادرين على العمل بحوالي (2750.000) ، في حين تجاوز هذا العدد سنة 1980 إلى (3800.000) شخص .

والجدول التالى يوضح توزيع اليد العاملة حسب مختلف القطاعات خلال 14 سنة 66 — 1977<sup>(14)</sup> :

| 1            | 1977      |               | 966       | السنة                |
|--------------|-----------|---------------|-----------|----------------------|
| النسبة       | العدد     | النسبة        | العدد     | القطاع               |
| <b>%29.6</b> | 692160    | <b>%49.4</b>  | 852355    | الفلاحة              |
| % 17.2       | 401462    | <b>%10</b>    | 172400    | الصناعة              |
| <b>%14.9</b> | 345816    | <b>%5.4</b>   | 90900     | البناء               |
| <b>%</b> 7.9 | 183580    | <b>%8.1</b>   | 140100    | التجــارة + البنــوك |
| <b>%5.6</b>  | 132420    | <b>%4.4</b>   | 75500     | النقسل               |
| <b>%16.9</b> | 397211    | <b>%</b> 19.5 | 336800    | الإدارة              |
| <b>%7.9</b>  | 127715    | %3.2          | 56900     | قطاعات أخرى          |
| %100         | 2.280.364 | %100          | 1.724.955 | الجمسوع              |

يتضع من الجدول أن الفلاحة مازالت تحتل الصدارة بالنسبة لليد العاملة إلى جانب وجود قاعدة صناعية ضعيفة وتقليدية ، وهذه من سمات المجتمعات المتخلفة وبهذا حاولت المجزائر منذ أواخر الستينات إقامة صناعة ثقيلة للخروج من دائرة التخلف ولإيجاد فرص عمل كافية لليد العاملة العاطلة بحيث أصبح الميدان الصناعي يحتل المرتبة الثانية من حيث استيعاب اليد العاملة (17.2%) سنة 1977 بعد أن كانت لا تستوعب سوى (10%) سنة 1966 وتحتل الإدارة المرتبة الثالثة ، ويبدو أن الدولة قد أولتها أهمية خاصة من حيث النوعية ، ثم يأتى البناء الذي يستوعب (24.8%) من الأيدى العاملة وخاصة الريفية منها ، ذلك أن ظاهرة البطالة مرتفعة في الريف أكثر منها في المدينة ، حيث وصل عدد العاطلين (945.993) شخصا ، مع ملاحظة أن البطالة تتركز في الفئة التي يقل سن العاطلين (25) سنة وتقدر نسبتهم بـ (4.4%) من مجموع السكان .

<sup>(14)</sup> عبد الطيف بن أشنهو ـــ التخطيط والتنمية في الجزائر 62 - 80 الجزائر 1980 ، ص 222 .

إن ظاهرة نزوح سكان الريف نحو المدن كثيرا ما يكون الدافع إليها هو الحصول على فرص عمل بأجر أعلى وحياة اجتماعية أكثر رخاء ، وقد ارتبطت هذه الظاهرة فى الجزائر بعملية التصنيع التى شهدتها المدن الجزائرية الكبرى منذ أواخر الستينات وبداية السبعينات والتى انعكست بالتالى على عملية التصنيع نفسها ، ذلك أن تشغيل أيد عاملة غير مؤهلة كان له آثاره السلبية على الآلة وعلى الإنتاج ، فقد قدر حجم الهجرة الداخلية في الفترة من 1973 إلى 1977 بـ (130.000) شخص سنويا ، كما أشارت معطيات التعداد السكانى الأخير 1979 بوجود نمو ملحوظ في انتقال السكان إلى المدن ، إذ بلغ عدد المراكز المعتبرة مراكز حضرية (190) مركزا كما ارتفع عدد سكان المدن من (3700.000) المراكز المعتبرة مراكز حضرية (190) مركزا كما ارتفع عدد الكلى للسكان الى المدن من (7095.000)

إن النزوح الريفي نحو المدن الجزائرية يتركز في الفئات الفقيرة من الريفيين ، التي تبحث عن أي عمل لا يتطلب مهارة ، وتتخذ من الأحياء القصديرية بضواحي المدن ملجاً لها . ومنها تبدأحياتها وسط مجتمع تسوده تقاليد وعادات ريفية حضرية ، فقد تختجب المرأة وتبرز سيطرة الزوج ، إلى جانب ذهاب البنت إلى المدرسة الحديثة ، واقتناء الأسرة للأدوات المنزلية الحديثة كالتليفزيون ومطبخ الغاز إلخ ... وفي المصنع أو في المؤسسة يكتسب العامل خبرة جديدة ويحصل على امتيازات لا عهد له بها ( دخل شهرى منظم — مطعم ، نقل ، رعاية صحية إلخ ... ) .

بالإضافة إلى انتائه إلى بعض الجماعات التطوعية ( النقابة ، جماعة الرياضية إلخ .. ) وهذا يعنى أنه أصبح يمارس علاقات جديدة مرتبطة بالزمان والمكان .

# رابعاً: التحضر والتحديث بين الريف والمدينة:

## أ ــ التحضر كمعوق للتنمية :

من الظواهر الجديرة بالملاحظة أن عملية التحضر فى الجزائر قد سبقت عملية التنمية الاقتصادية والاجتماعية ولهذا لا نبالغ إذا قلنا بوجود دورين متناقضين في آن واحد

 <sup>(</sup>١٥) عبد اللطيف بن أشنهو ، الهجرة الربغية في الجزائر ، ترجمة عبد الحميد أناسي ــ الجزائر ، مركز الأبحاث في الاقتصاد التعليفي ، د . ت . ، ص 10 - 13 .

لعملية التحضر ، إذ يمكن اعتبار التحضر كمعوق للتنمية وكدافع لعملية التنمية في ذات الوقت .

وإذا ما رجعنا قليلا إلى الوراء ، فإننا نجد أن المدن الجزائرية ، فى غالبيتها ، كانت على عهد الاحتلال مدنا ذات وظيفة استهلاكية أكثر منها مدنا للإنتاج . وهذا يمثل فى نظرنا الجانب المعوق للتنمية ذلك أن هذه المدن قد لعبت دور الوسيط بين الريف والاستعمار ، لأنها تمثل مراكز تجارية بين الجزائر وفرنسا .

وبعد الاستقلال 1962 وتأميم أراضى المعمرين التى خضعت لنظام التسيير الذاتى وبعد المدن تسيطر على النشاط الاقتصادى الذى تقوم عليه حياة الريف كالتصدير والتسويق والتمويل ... إلخ وذلك بواسطة الأجهزة التنفيذية المتمثلة في مختلف الدواوين والشركات الوطنية والبنوك وبقيت المدن الجزائرية إلى حد كبير تقوم بدور المستهلك أكثر من دور المنتج بالرغم من اتساع وظيفتها الإدارية والسياسية وتمركز مختلف الخدمات فيها .

# ب ـ التحضر كمحرك للتنمية:

إذا كانت بعض الحقائق السابقة الذكر قد بينت لنا أن التحضر قد يصبح أحد معوقات التنمية ، فهو من جهة أخرى يسبب حراكا سكانيا نحو المدن ، وفي الوقت نفسه تجمع الفعات ذات التكوين العلمي والمهني على الهجرة ، وبالتالي ساعد على تحقيق الترقية الاجتماعية والاقتصادية لهذه الفعات ، كاساعد التحضر على إعادة تشكيل وتنظيم العائلة الحضرية حيث ظهرت أشكال جديدة من العلاقات الاجتماعية في أماكن العمل وفي الأحياء والتجمعات السكنية ( المخططة أو التلقائية ) ، مما ساعد بالتالي على ايجاد نمط جديد من الحياة الجماعية .

كا ساعد التحضر على خلق نمط جديد من الحياة الثقافية بواسطة وسائل الاتصال الحديثة ، الأمر الذى أدى إلى ظهور حاجات ثقافية جديدة ، بالإضافة إلى نمو الشعور عند الشباب بضرورة اللحاق بركب التقدم .

حوالي 2.8 مليون هكتار .

وفى الأخير فإن شبكة المدن الجزائرية الموروثة عن الاستعمار هى الآن فى طريق إعادة هيكلتها وتخطيطها ، كما ظهرت المدن البترولية والمراكز الصناعية والسياحية والإدارية ، إلى جانب التجمعات الحضرية ذات الطابع الزراعى الناتجة عن التنمية الريفية ( القرى الفلاحية فى نطاق الثورة الزراعية ) .

# ج ـ ما وراء التصنيع الثقيل:

لا شك أن الظاهرة السائدة في البلدان النامية هي ظهور التحضر قبل التصنيع، والجزائر كبلد نام لا يزال يجتاز المراحل الأولى من عملية التصنيع، فقد وجد بعد استقلاله تركة صناعية من الاستعمار تتمثل في هيكل صناعي ضعيف تقنيا وعدديا، يكمل في أساسه الصناعة الفرنسية، ويتركز في المدن الكبرى كالجزائر ووهران وعنابة وارزيو، وبعد الشروع في تطبيق الثورة الصناعية 1966 اتجهت الصناعة الجزائرية إلى التمركز في شريط التل الساحلي وبخاصة التل القسنطيني، أما القاعدة التحويلية لهذه الصناعة فقد تركزت في التل الداخلي، مع ملاحظة أن الصناعة الجزائرية أعطت الأولوية للصناعات الثقيلة التي تتطلب استثارات كبيرة، في الوقت الذي لم تتمكن فيه من إيجاد فرص للعمل في مقابل الزيادة الديموغرافية الكبيرة للسكان، ومع ذلك فقد كانت سببا رئيسيا في نزوح البد العاملة الريفية نحو مراكز الصناعة والمدن المتوسطة التي ظهرت فيها الصناعات الخفيفة لسد احتياجات السوق المحلية.

# خامسا : دور القرية الفلاحية فى تنمية وتحديث الريف الجزائرى : أ ــ القرية الفلاحية كإحدى دعام الثورة الزراعية :

تعتبر الثورة الزراعية التي بدأ تطبيقها في الريف الجزائري منذ 17 يونيه 1972 ، عملية تنمية مخططة كبرى استهدفت تنمية وتحديث الريف الجزائري بقطاعيه الزراعي والرعوى ، وتقديم الحدمات لأبناء الريف في المكان عينه ، وبعبارة أخرى العمل على تقريب الفوارق بين الريف والحضر وإيجاد نوع من التوازن بين هذين القطاعين المتناقضين وقد حدد هذا بوضوح ميثاق وقانون الثورة الزراعية :

﴿ إِنَ الْأَهْمِيةِ السَّيَاسِيةِ وَالْاجْتَاعِيةِ للثُّورَةِ الزَّرَاعِيةِ وَالسَّعَى الْمُبْدُولُ للإسراع في التنمية

يفرضان إنجاز الثورة الزراعية في نطاق مخطط وعمل متماسك .. لأنها تشمل كافة نواحم المعيشة والعمل في الزراعة ، فهي ترمى إلى تصفية التخلف الاقتصادي والثقافي السائلة في الأرياف (16) » .

وقد مر تطبيق الثورة الزراعية بثلاث مراحل ، ابتدأت المرحلة الأولى منها بتاريخ 7 ألم يونيه 1972 وانتهت بتاريخ 30 ابريل سنة 1973 ، وتركزت المرحلة الثانية في إحصاء أراضى البلديات والدومين وغيرها من أملاك الدولة وتوزيعها على صغار الفلاحين سواء من المندين لهذين كانوا يمارسون الخماسة من قبل.

وقد تم خلال هذه المرحلة إنشاء (312) تعاونية تحضيرية للاستثمار و (793) تعاونية زراعية للاستغلال المشترك و (1364) تعاونية زراعية للإنتاج ، حيث بلغت المساحة الإجمالية لهذه التعاونيات (788) ألف هكتار استفاد منها حوالي (50) ألف متعاون (17) .

ثم أخيرا المرحلة الثالثة من الثورة الزراعية التي بدأ تطبيقها في 8 نوفمبر 1975 والتي تم وضع أسسها القانونية في 17 يونيه 1975 وركزت على تنظيم القطاع الرعوى وتربية الماشية مستهدفة تنمية الثروة الحيوانية وتحسين أنماط معيشة مربى الماشية وصغار الرعاة (18).

والملاحظ أنه حتى نهاية سنة 1974 كانت هناك 1748 تعاونية إنتاج استفادت منها (53.674) أسرة في مساحة كلية تغطى (788.284) هكتار من الأراضي الخصبة .

وإلى جانب دور التعاونيات فى تنمية وتحديث الريف الجزائرى من حيث توفير العمل والإنتاج الزراعى على أسس حديثة ، توجد القرى الفلاحية المخصصة للمستفيدين من الثورة الزراعية والعاملين فى تعاونياتها وأجهزتها التنفيذية ،

<sup>(16)</sup> رئاسة مجلس الوزراء ٥ الثورة الزراعية ـــ الجزائر ٥ ، المطبعة الرسمية 1971 ، ص 40 .

<sup>(17)</sup> M.A.R.A, RECENSEMENT DES COOPERATIVES DE LA REVOLUTION AGRAIRE, ALGER DIRECTION DES ETUDES 1974.

<sup>(18)</sup> الملتقي الدولي للرعي ، 90 - 91 .

وقد حددت عددها بألف قرية كمرحلة أولى . على أن تنفذ منها (300) قرية خلال المخطط الرباعى الثانى 74 - 1978 ، ولكن حتى نهاية سنة 1976 لم ينجز من هذه القرى سوى (34) قرية وذلك لأسباب عديدة منها نقص المواد الضرورية للبناء وتباطؤ المقاولات المكلفة ببناء بعض القرى ، وقد دلت الإحصاءات الحديثة لوزارة الفلاحة أنه حتى شهر مارس 1979 تم بناء (131) قرية تتوفر جميعها على متطلبات الحياة الحديثة من مدرسة وناد ومسجد وملعب ومكتب للبريد وفرع إدارى بلدى وحمام عمومى ومصحة ...إلخ . بالإضافة إلى أنها مزودة بالماء النقى وبالكهرباء .

والملاحظ أن هذه القرى تختلف بحسب المناطق الموجودة فيها إذ هناك القرى ذات الطابع الفلاحي أو الرعوى أو الغابى أو الصناعي ، وقد توزعت مجموعة القرى المنجزة فعلا وحتى سنة 1979 على (17.842) أسرة .

# ب ــ وظيفة القرية الفلاحية وأهميتها في تحديث الريف الجزائرى :

للقرية الفلاحية دور تنموى يقوم على تحسين شروط الحياة فى الريف ، بالنسبة للمستفيدين وبالنسبة للفئات الأخرى من سكان الريف بصورة أعم ، والملاحظ أن سياسة القرى الفلاحية لا تشكل وحدها فقط برنامج الإسكان الريفى ، إذ تقرر خلال المخطط الرباعى الثانى إنجاز (40) ألف وحدة سكنية ريفية و (60) ألف سكن آخر فى إطار عمليات البناء الذاتى .

إن ماهية شروع القرى الفلاحية العامة بسيطة وبالرجوع إلى النصوص القانونية نجد أنه انطلاقا من الاستراتيجية العامة للثورة الزراعية فإن سياسة الإسكان الريفى تهدف إلى ربط التنمية في هذا القطاع بمجهود تحديث وتجديد بنية نظام الإنتاج الزراعي وهكذا فإن أعمال التحسين والاستصلاح الجارية في هذا الإطار ستكون مدعومة بمجهود تطوير الإسكان الرامية إلى دمج سكان الريف في نظام الإنتاج الجديد ولهذه الأسباب اتخذ القرار لصالح السكن الجماعي ، لأن القرية هنا لا تقف عند كونها مجرد تجمع للسكان وإنما لكي تصبح أيضا عنصرا ومحصلة لعملية تطور في بناء الإنتاج وبناء الحياة الاجتماعية في الوقت نفسه والهدف من وراء ذلك اقتصادي بالتأكيد ولكن أيضا سياسي واجتماعي .

استقبل الفلاحون الجزائريون مشروع الألف قرية بالترحاب بعد التوسع فى شروط تخصيص السكن بحيث لم يعد يشمل فقط المستفيدين من الثورة الزراعية ، وإنما تجاوزهم إلى عمال القطاع الزراعى المسير ذاتيا وفتات الفلاحين الفقراء ، وكان لهذا التوسع أثره الإيجابى نظرا لأنه ليس من السهل جمع المستفيدين من أراضى الثورة الزراعية فى مكان واحد بسبب تبعثر الأراضى المؤممة .

وهناك ملاحظة أخرى لا بد من تسجيلها هنا وهي أن القرى الفلاحية تركزت أساسا في المناطق الغنية نسبيا ، وهي الحقيقة التي فرضت نفسها على المسئولين حيث لم تظهر القرية الفلاحية إلا حيث تركزت الأراضي الزراعية بشكل واضح ، ولهذا فالمناطق الفقيرة لم تكن معنية بالأمر ، يضاف إلى هذا كله أن عددا كبيرا من التصاميم الهندسية لهذه القرى لم يستجب في أغلب الأوقات لرغبات المستفيدين .

فالبعض على سبيل المثال يفضل أن يحتوى سكنه الريفى على حظيرة أو زريبة للحيوانات (57.1 %) أو حديقة لزراعة الخضروات (83.1 %) غير أن المنفذين لم يعتقدوا بفائدة تلبيتهم لهذه الرغبات أو تجاهلوها أصلا ، مع ملاحظة أن بعض النماذج الهندسية خلال المرحلة الأولى قد اقتبست من بلدان أوروبية قبل أن تؤخذ في الاعتبار متطلبات واحتياجات الفلاحين في ضوء الحياة العملية وظروفها ، سواء من الجانب الطبيعى أم الجانب الاقتصادى أم الجانب الاجتماعي الثقافي .

ذلك أن للقرية الجديدة وظائف متعددة منها ما هو اجتهاعى ومنها ما هو اقتصادى ومنها ما هو اقتصادى ومنها ما هو ثقافى ، فاللقرية مثلا وظيفة اقتصادية محددة تشمل أساسا تعزيز وتنويع الإنتاج وتوزيعه بين سكانها ، واستغلال قوة العمل غير المستعملة من سكانها فى عمليات استصلاح أراض جديدة وإيجاد نشاطات أخرى لفائدة سكانها (19) وعلى العموم تتلخص وظائف القرية الفلاحية فى توفير الظروف الاجتماعية للعمل كالخدمات الأساسية كما تشكل عاملا أساسيا فى نقل المنتجين من نظام الإنتاج العائلى المغلق المتسم بالجمود إلى النظام التعاونى المنظم مع استخدام الطرق والأدوات الحديثة فى الإنتاج .

<sup>(19)</sup> M.E.S.R.S. et O.N.R.S;,"VILLAGES SOCIALISTES ET HABITAT RURAL" ALGER, O.P.U, 1976

وتبقى الوظيفة الأساسية فى نظرنا للقرية الفلاحية الجديدة تتمثل فى إيجاد توازن جهوى وطنى ، عن طريق توزيع جديد للسكان عبر الوطن ، يتسم بالعدالة ويقوم على تقريب الفوارق الاقتصادية والاجتماعية القائمة بين الريف والحضر .

# ج ــ من نتائج دراسة سوسيولوجية لقرية فلاحية :

الحالة الأولى: قرية فلاحية من بين أوائل القرى التي تم بناؤها حاولت إحدى الدراسات السوسيولوجية أن تجيب عن التساؤلات الآتية:

أ ــ الوضع الاجتماعي السابق لسكان القرية ؟

ب ــ طبيعة المسائل المتعلقة بالمستفيدين من حيث إقامتهم في القرية .؟

ج ــ التبادلات التي طرأت على طريقة الاستهلاك عند المستفيدين؟

د ــ درجة الارتياع ؟

فبالنسبة للأصل الاجتماعي لسكان القرية نجد عدم تجانسهم من حيث الفئات الاجتماعية وذلك من خلال تنوع أصولهم الاجتماعية ، وهذا التجمع يعتبر من وظائف القرية لأنها يجب أن تقوم بدور موحد لقوى الحياة الجماعية الآخذة في النمو في إطار الثورة الزراعية ، ومن ثم العمل على تكامل المجتمع الكلى بقطاعيه الريفي والحضرى .

| النسبــة | العدد | الوضع الاجتماعي السابق |
|----------|-------|------------------------|
| 27.8     | 15    | ملاكِون                |
| 38.9     | 21    | مستأجــرون             |
| 7.4      | 4     | شركماء                 |
| 5.5      | 3     | خماسـون                |
| 20.4     | 11    | عمال زراعيون           |
| % 1000   | 54    | الجمـوع                |

أما عن طبيعة الحلول التي وفرتها القرية الفلاحية فقد أمنت القرية للمستفيدين فل المقام الأول حلا لمشكلة السكن حيث يؤكد اثنان وستون بالمائة أنهم كانوا يسكنون في ظروف بالغة الصعوبة ، كما أن المستفيدين قد قدموا من سبع مناطق مختلفة تشكو أصلا من فقر في التجهيزات الجماعية ، ومن هذه الزاوية يبرز دور القرية الفلاحية في توفير هذه التجهيزات والتي تستهوى الفلاحين ( الحمام ، المقهى ، المسجد ، المدرسة ، الكهرباء ، العلاج ... إلخ ) .

وفيما يتعلق بتحول نماذج الاستهلاك: توصلت الدراسة إلى أن السكن في القرية قد حدد بعض المتغيرات في نموذج الاستهلاك، ويلاحظ ذلك من خلال ما تمارسه المراكز التجارية في القرية من تأثير على الخصائص الجديدة لاستهلاك الوحدة العائلية، التي أصبحت تستهلك أنواعا من المواد الغذائية الجديدة على حساب النظام الغذائي التقليدي القائم على الاستهلاك، ومن نتائج الدراسة ما يلى:

- \_ المنتجات الغذائية من غير الحبوب مطلوبة بكثرة وكذلك المنظفات (صابون \_ مزيلات الأوساخ ... إلخ ) .
  - \_ الأغذية المحفوظة ( المعلبات ) قليلة الطلب .
  - \_ منتجات الوقود ( غاز ، فحم ) مطلوبة بكارة .
- \_ سلوك جديد في اقتناء اللباس أخذ في الظهور لصالح التحديث خصوصا عند فتات الشباب .
- \_ تزايد الطلب على السلع المعمرة وحسب إمكانيات كل أسرة مثل الكراسي والدواليب وأدوات المطبخ ( البوتجاز والسخان ... إلخ ) .

وبخصوص درجة الارتباح: يوضح لنا الجدول التالى بصورة كافية إلى حد ما مستوى الارتباح أو الرضى مع ملاحظة أن هذا المستوى من الارتباح متغير طبقا للأصل الاجتماعى للمستفيدين وذلك من حيث فوائد القرية.

|   | ـرع     | الجم     | زام    | _:11     | ٤     | فرم     | <u>ظ</u> | <u> </u> | i.     | تر آي    | ورة   | ضر    | اليان   |
|---|---------|----------|--------|----------|-------|---------|----------|----------|--------|----------|-------|-------|---------|
|   | السنــة | العدد    | السنسة | العسدد   | السنة | العــدد | ا السنسة | العبدد   | السنسة | العدد    | السنة | العدد |         |
| - | 100     | 15       | -      | -        | 13    | 2       | 40       | 6        | 20     | 3        | 25    | 4     | ملاك    |
|   | 100     | 21       | •      | -        | 28    | 6       | 5        | 1        | 39     | 8        | 28    | 6     | مستأجر  |
|   | 100     | 4        | 25     | 1        | -     | -       | 25       | 1        | 50     | 2        | -     | -     | شريك    |
|   | 100     | 3        | -      | _        | -     | -       | -        | _        | -      | <b>-</b> | 100   | 3     | عماس    |
|   | 100     | 11       | -      | -        | -     | -       | 18.2     | 2        | 364    | 4        | 455   | 5     | عامل    |
| _ |         | <u> </u> |        | <u> </u> |       |         |          |          |        |          |       |       |         |
|   | 100     | 54       | 19     | 1        | 14.8  | 8       | 18.5     | 10       | 31.5   | 17       | 35    | 18    | الجعسوع |

وهكذا يبدو بوضوح أن الإقامة فى القرية تمثل بالنسبة للعمال الأقل حظا ضرورة ورقيا اجتماعيا ، بينما تباينت الإجابات حينما تعلق الأمر بدراسة مزايا القرية ، ويمكن اعتبار إجاباتهم كإجابات على الأسئلة الكبيرة الدلالة .

وفيما يلى إجابات المستفيدين التي تعكس المنشأ الاجتماعي للفلاح وعاداته المكتسبة وأيضا مستوى طموحه ومدى تقبله لعناصر التحديث في الوسط الجديد، وذلك كله من خلال رأيه في مزايا القرية:

| K  | نعم | البيان                                               |
|----|-----|------------------------------------------------------|
| 14 | 30  | ـــ هل تتوفر القرية على رفاهية كافية ؟               |
| 15 | 20  | ـــ هُلَّ القُرْيَةُ قُرْيَبَةً مِنَ الْمُدرِسَةُ ؟  |
| 15 | 09  | من الطبيب ، من المسجد ؟                              |
| 15 | 09  | _ هُلَ القُريَّةُ تَتَطَلَبُ مَصَارِيفُ كَثَيْرَةً ؟ |
| 35 | 19  | _ هل القرّية قريبة من مكّان العِملُ ؟                |
| 27 | 27  | _ هل هناكُ إمْكُانية توسيع السكن ؟                   |
|    |     |                                                      |

□ الفصل الخامس □

الريسف وسياسسة التنميسة

# أولا: التسيير الذاتى فى الريف الجزائرى: أ ــ الاستيطان واغتصاب الأراضى:

من دراستنا لمختلف أنواع الاستعمار يمكن القول إن الاستعمار الفرنسى في الجزائر تميز عن غيره بأنه استعمار إسكان ، ولم يكن مجرد استعمار استغلال<sup>(1)</sup> ، فقد صاحبته موجات من المهاجرين الأوروبيين الذين استوطنوا الجزائر ، لكن الذي يجب ملاحظته هنا أن حركة الاستيطان الأوروبي هذه لم تكن تلقائية ولا عشوائية .. إنما رافقتها مناقشات فكرية وظهور نظريات متعددة حول المناطق الأصلح للاستيطان الأوروبي في الأراضى الزراعية الخصبة ، حتى أن بعض العلماء من الفرنسيين قاموا بدراسة خطوط الحرارة المتساوية في المناطق الشمالية من الجزائر ، وعلى ضوء ذلك نصحوا الأوروبيين بالاستقرار في شمال خط عرض (25) . وهو الخط الذي يمر بمدينة معسكر غربا إلى مدينة باتنة والعين البيضاء شرقا .

وهكذا نادى أصحاب هذه الأفكار المخططة بضرورة الاستقرار في المناطق الشمالية ، التي تحدها جنوبا جبال الأطلس التلي ، مع العمل على إقامة نوع من الاستحكامات والحدود الفاصلة بين المناطق العربية والمناطق الأوروبية ، ولو أدى الأمر إلى طرد أبناء الريف الجزائرى خارج المراكز الجديدة ، أو المتوقعة لاستقرار المستعمرين ، بل إن بعض الفرنسيين ذهبوا بعيدا في هذه السياسة عندما نادوا بضرورة حفر خنادق حول السهول الخصبة لمنع الجزائريين منها ، مثل سهل ( متيجة ) وسهل ( عنابة ) وسهل ( وهران ) .

كان الهدف من هذه السياسة الاستعمارية هو توفير الحماية والدعم للمستوطنين من جهة والحيلولة دون رجوع المواطنين الأصليين إلى أراضيهم ، وتتضح خطورة هذه السياسة أكثر إذا علمنا أنه عندما اتسعت مناطق الاستيطان بدأ المستوطنون يطالبون السلطات الفرنسية بالأسلحة لتكوين فرق عسكرية منهم ،

<sup>(1) -</sup> حازم البيلاوي ، التنمية الزراعية ، القاهرة ، معهد البحوث والدراسات العربية العالية ، 1967 ، ص 140 - 141 .

وذلك لمساعدة القوات النظامية المسلحة (2) ، وهي سياسة كما تبدو تشبه إلى حد بعهد سياسة الاستيطان اليهودي على أرض فلسطين ، التي أتت بعد ذلك والتي تمثلت في نظامي ( الكيبوتز ) أو المزارع الجماعية و ( الموشاف ) أو القرى التعاونية .

تكونت أولى الجماعات التى استقرت على أرض الجزائر من جنود وضباط الحملة الفرنسية الذين نزلوا ابتداء من سنة 1845 حيث تمكن نفر منهم من شراء الأراضى الزراعية الواقعة حول مدينة الجزائر وذلك بأبخس الأثمان بعد أن تركها أصحابها ، تحت ضغط وبطش المستوطنين المدعومين بالقوات العسكرية .. وفى هذه الحالة لم يكن للجزائريين ملجأ إلا المناطق الجبلية المحيطة بالعاصمة أو إلى الغرب الجزائرى ( وهران ) الذي كان لا يزال تحت حكم الأمير عبد القادر الجزائري (.)

ولكن بعد أن أخمدت الحملة الفرنسية مقاومة الأمير سنة 1847 ، اتجه المواطنون نحو المناطق الجنوبية وإلى الصحراء ، الأمر الذى ساعد الأوروبيين على الاستيلاء على مساحات شاسعة من الأراضى الزراعية الخصبة التي كانت بيد أبناء الريف الجزائري ، وكانت النتيجة أن فقد الجزائريون أكار من (45%) من أراضيهم (4) .

وهكذا أدت حركة الاستيطان الفرنسي إلى « تفتيت » النظام الزراعي الجماعي عن طريق القوات العسكرية وبمساعدة سن القوانين التي سمحت ببيع أراضي المؤسسات الدينية ، وتشجيع رجال الأعمال للحصول على أراضي القبائل وأراضي العائلات الجزائرية ، ومن أمثلة هذه القوانين ، قانون مجلس الشيوخ الصادر عام 1863 الذي حددت بمقتضاه أراضي القبائل إجباريا وقانون ( وارنييه ) الذي فتت الأملاك الجماعية ،

<sup>(2) -</sup> عبد الله جندي أبوب، الاستيطان الفرنسي في الجزائر (1830 - 1919)، رسالة دكتوراه في الآداب من قسم التاريخ ــ كنية الآداب، جامعة الفاهرة، 1969، ص 40.

<sup>(3) -</sup> Mostefa Lacheraf, L'Algérie Nation et Société, Paris, Edition François Maspéro, 1965. P. 75.

 <sup>(4) -</sup> محمد صغى الدين ، « بعض مشاكل السكان في الجزائر » ( محاضرات معهد الدراسات الإسلامية - 63 - 1964 ) ، القاهرة ،
 1964 ، ص 66 .

وقانون عام 1893 الذى أباح بيع أراضى المسلمين التى يطالب بها الدائنون الفرنسيون<sup>(5)</sup> .

هذه التشريعات وغيرها ، ساعدت على الاستيلاء على معظم الأراضى الخصبة التي كانت في حوزة الريفيين الذين طردوا من السهول المنتجة إلى الهضاب الجافة ، حيث الزراعة أكثر مشقة وأقل إيراداً (6) ، وأصبح الريفيون الجزائريون لا يستطيعون العودة إلى أراضيهم السابقة إلا بصفتهم أجراء ( مياومين ) أو ( خماسين ) في مزارع المعمرين ( الكولون » .

وبالقائنا نظرة على جدول توزيع الأراضى فى الفترة من 1850 إلى 1951 تتضح سياسة اغتصاب ونهب الأراضى الخصبة على مدى مائة سنة (<sup>7)</sup>:

| المساحة بالهكتار | السنسة |
|------------------|--------|
| 115.000          | 1850   |
| 765.000          | 1870   |
| 1982.000         | 1900   |
| 2364.000         | 1930   |
| 2720.000         | 1940   |
| 1727.000         | 1951   |

ولكن بعد وضع حد للاستيطان الفرنسى فى الجزائر سنة 1962 أصبح الوضع يتطلب إعادة تخطيط البناء الاقتصادى والاجتماعى للريف الجزائرى وإعادة التوازن فيه ، فقد كان إعلان الاستقلال ضربة قاضية للمستوطنين الذين لا يجهلون تاريخهم فى الجزائر وممارستهم تجاه المواطنين وعلى الأخص فى الريف .

ولهذا فغداة الاستقلال قام الفلاحون الجزائريون باسترجاع الأراضي التي هجرها المعمرون الأوربيون واعتبرت أراض شاغرة ،

<sup>(5) -</sup> هنرى كلود ، وآخرون ، الاستعمار الفرنسي في المغرب العربي ، ترجمة محمد عيتاني ، بيروت ، دار المعارف ، د . ت ،ص 70 .

<sup>(6) -</sup> عبد الله جندي أيوب ، مرجع سابق ، ص 287 .

<sup>(7) -</sup> نفس المرجع ، ص 287 .

وهى نفس الحجة التى كان المستوطنون يستندون عليها للاستيلاء على أراضى الجزائريين خلال فترات الاستيطان، وبهذا عادت مساحة من الأراضى الخصبة إلى أصحابها الشرعيين قدرت بحوالى (2.727.000) هكتار، وهى الأراضى التى كانت نواة لميلاد تجربة إنسانية جديدة، ميلاد تجربة التسيير الذاتى فى الريف الجزائرى.

### ب \_ ميلاد تجربة إنسانية جديدة : ( الكرامة والحرية قبل العائد المادى ) :

تختلف تجربة التسيير الذاتى فى الريف الجزائرى عن غيرها من التجارب الاقتصادية والاجتاعية العالمية بأنها طبقت تلقائيا من طرف العمال والفلاحين بعد مغادرة مئات الآلاف من المعمرين الفرنسيين لمزارعهم ومصانعهم ، هادفين من وراء ذلك تقويض البناء الاقتصادى والاجتاعى للجزائر ما بعد الاستعمار ، ولهذا بادر العمال والفلاحون إلى تسيير هذه الوحدات الإنتاجية إيمانا منهم ووعيا بضرورة مواصلة عملية الإنتاج ، خصوصا فى تلك الظروف القاسية من جهة ، والتى تتم بالحماس والعمل الثورى من جهة أخرى .

#### \_ مفهوم « التسيير الذاتى »:

إذا حللنا عبارة « التسيير الذاتى\* » ( أتوجستيون ) نجد أنها تتكون من مقطعين ( أوتو ) ومعناها ذاتى ( وجستيون ) ومعناها التسيير أو الإدارة وبالجمع بين المقطعين يتكون مصطلح « التسيير الذاتى » أو « الإدارة الذاتية » ونحن هنا لا نقصد موضوع « الإدارة » إذ هناك فرق بين الإدارة والتسيير ، فالإدارة هى مجموعة من الأعمال الفنية التي لا يقوم بها غير المتخصصين ، الذين تتوفر لديهم السيطرة على الأعمال التنفيذية ، فالإدارة بهذا المعنى لا تتأثر بأسلوب التسيير الذاتى في ضرورة فنية الإنتاج الحديث مهما كان الشكل الاجتماعي للدولة .

ب كا أن مفهوم التسيير الذاتى AUTOGESTION مرادف لمفاهيم: التشاركية، والتعاونية، وحق تقرير المصير، والتسيير المشترك، إذ غذه المصطلحات معان منقاربة، فهى تعنى أن ملكية وسائل الإنتاج ونمط التسبير ونوع حياة المشاركين لا تخرج عن كونها نوعا من الديمقراطية الاقتصادية سواء في الماضى أو في الحاضر.

Georges Friedmann, et Jean René Treanton, "Sociologie du Syndicalisme, de l'autogestion ouvrière, : انظر — et des conflits du Travail", In G. Gurvitche, Traité de Sociologie, paris, P.U.F. 1962 T.I.2ème Edition. P. 484.

أما أعمال التسيير الذاتى فإنها تقوم بالدرجة الأولى على الاهتهام بظروف العمل وتوزيع الناتج ، وهذه بطبيعتها «عملية اجتماعية (8) » ومع هذا تبقى التفرقة بين « الإدارة » و « التسيير » ينقصها الوضوح الكافى ، وهذا راجع إلى أن مفهوم التسيير الذاتى حديث النشأة ، لم يستعمل إلا بعد سنة 1950 (فى يوغسلافيا) حتى أن بعض الاقتصاديين وعلماء الاجتماع يخلطون بين المفهومين .

عرف « التسيير الذاتى » ف « المشروع التمهيدى لمبادىء التسيير الذاتى الرئيسية » بأنه (٩) : نوع من التنظيم السياسى والاقتصادى والاجتماعى يمثل محتواه الأيديولوجى السبيل الرئيسية التى اختارتها الجزائر للإفضاء إلى الاشتراكية والتى توفق بين مصالح العمال الذين ارتقوا من صف الأجير إلى صف المنتج الحر المسئول ، بمشاركتهم المباشرة فى تسيير الوحدات الإنتاجية واهتمامهم المعنوى والمادى بثمرة إنتاجهم وبين مصالح المجموعة الوطنية بأخذ قسط من أرباح المنشأة لفائدة المجموعة وبإخضاع مخططات تنمية الوحدة لمخططات التنمية الوطنية والإقليمية .

كا عرف « التسيير الذاتى » بأنه : تجربة اشتراكية فى ميدان الإنتاج والاستغلال الجماعى للوحدات الإنتاجية والاشتراك فى ملكية وسائل الإنتاج واقتسام الناتج بين أفراد الجماعة .

ويعرف التسيير الذاتى فى ضوء التجربة الجزائرية بأنه « تسيير العمال الديموقراطى للمنشآت والمستثمرات التى هجرها الأوروبيون أو تم تأميمها (10) » وبناء على هذا التعريف فإن التسيير الذاتى يقوم على ثلاث دلالات رئيسية (11) :

أ ــ الاستقلال الاقتصادى للوحدة الإنتاجية فى إطار أهداف الخطة العامة . ب ــ الاستقلال الإدارى للوحدة الإنتاجية التى يسيرها العمال فى إطار اللوائح التى تحددها الدولة .

<sup>(8) -</sup> حازم الببلاوي ، مرجع سابق ، ص 145 .

<sup>(9) -</sup> جبهة التحرير الوطني، المشروع التمهيدي لمباديء التسيير الذاتي الرئيسية، الجزائر، 1968، ص7.

<sup>(10) -</sup> Guérin, Daniel, l'Algérie Caporalisée ? A. Cary - Cobombès, 1965, p. 76.

<sup>(11) -</sup> Ibid, P.77.

ج ـ حصول العمال على أرباحهم من عوائد الوحدة الإنتاجية بعد خصم الحصة المقررة للمجموعة الوطنية .

وهكذا فإن التسيير الذاتى لا يتحقق إلا فى حالة الاستقلال الاقتصادى والإدارى الكاملين ، لأن الاقتصار فى التسيير الذاتى على مجرد حضور العمال إلى الوحدة الإنتاجية فى أوقات محددة أو اهتمامهم بالتنظيم الداخلى للمنشأة ، أو حتى المشاركة العابرة فى تسييرها يعنى عمليا إفراغ « التسيير الذاتى » من مضمونه وتحويل العمال من جديد إلى مجرد مشاركين فى الإدارة تابعين لإدارة الدولة .

ولهذا فإن التسيير الذاتى كنوع من الديموقراطية الاقتصادية لا ينمو ويتطور إلا فى الحالة التى يتزايد فيها تسيير العمال ويتناقص التدخل البيروقراطى ، ولكن إذا حدث العكس يتحول التسيير الذاتى إلى مجرد ، رقابة عمالية ، وبالتالى يفسح المجال للبيروقراطية ذات النظام المركزى فى التسيير (12) .

كا أن مفهوم التسيير الذاتى مرادف لمفاهيم ( الجماعية ــ التعاونية ــ حق تقرير المصير ــ التسيير المشترك ) إذ لهذه المفاهيم معانٍ متقاربة ، فهى تعنى أن الملكية ونمط التسيير ونوع حياة المشاركين لا تخرج عن كونها نوعا من الديموقراطية الاقتصادية سواء في الحاضر.

ومهما يكن الاختلاف أو التشابه بين التعريفات السابقة ، فإن طابع التجربة الجزائرية في عالم النجربة الجزائرية في عالم الذاتي يقوم أساسا على مبدأ ، الملكية الجماعية في الممتلكات التي استرجعها المجتمع الجزائري بعد رحيل المعمرين ونقل تسييرها إلى مجموع العمال » .

وبناء على ما سبق يمكن القول إن تجربة التسيير الذاتى فى القطاع الزراعى تعتبر الأولى من نوعها فى الوطن العربى ، كما تعتبر أكبر تجربة اقتصادية واجتماعية تشهدها الجزائر بعد الاستقلال ، وذلك سواء بالنسبة لمساحة الوحدات الإنتاجية المسيرة ذاتيا أم بالنسبة لمعدد العاملين فيها ، فهى لهذا تستحق البحث والتقييم .

## ج ـ مراحل تطبيق « التسيير الذاتى » في القطاع الزراعي :

مَرَّ تطبیق أسلوب التسییر الذاتی فی القطاع الزراعی بثلاث مراحل متقاربة قبل أن يأخذ شكله النهائی نوجزها فيما يلی<sup>(13)</sup>:

1) المرحلة الأولى: وقد بدأت بظهور (الأملاك الشاغرة (البعد رحيل المعمرين خلال صيف سنة 1962 ، حيث بدأ الإشراف الفردى والجماعى على المزارع الشاغرة من طرف منظمات وطنية تمثلت في وحدات جيش التحرير بناحية وهران ، والاتحادالعام للعمال الجزائريين بمنطقة الشلف ، وقد أدت هذه الوضعية بالسلطات المسئولة إلى حماية هذه المزارع باسم ((المصلحة العامة ) وذلك عندما أصدرت مرسوما بتاريخ (( 24 اغسطس سنة 1962 ) يمس الأملاك الشاغرة ــ ويمنع تهريب الآلات الزراعية ، ثم تلته قرارات (( 22 أكتوبر سنة 1962 ) التي تم بمقتضاها تأسيس لجان المتسير في هذه المزارع ، كما اهتمت السلطات المسئولة بالمحافظة على الوحدات الزراعية الكبيرة دون القيام بتوزيعها نهائيا .

وبحلول سنة 1963 أصبح القطاع الزراعي المسير ذاتيا يمثل تقريبا نصف مزارع المعمرين التي توزعت كالآتي : (782.000) هكتار من الأراضي الزراعية موزعة على وحدات إنتاجية تبلغ مساحة الواحدة منها أكثر من (100) هكتار و (300.000) هكتار من الأراضي المستريحة وحوالي (200.000) هكتار تمثل وحدات إنتاجية تقل مساحة الواحدة منها عن (100) هكتار .

2) المرحلة الثانية: وهي مرحلة التأميم الجزئي والتي امتدت من شهر مارس إلى شهر جوان من سنة 1963، وقد شملت الوحدات الزراعية لكبار المعمرين الفرنسيين حيث بلغ عددها (127) مزرعة تضم حوالي (200.000) هكتار.

ق) المرحلة الثالثة: وتنمثل في مرحلة التأميم الكامل للأراضى الزراعية التابعة للمعمرين وذلك في أكتوبر سنة 1963، بحيث أصبحت الأراضى المسيرة ذاتيا تمتد على مساحة (2.632.000) هكتار من الأراضى الخصبة التي كانت قبل الاستقلال ملكا لحوالى (22.000) معمر فرنسى.

٦.

### د ــ الجانب التنظيمي للقطاع المسير ذاتيا:

سبق أن ذكرنا أن العمال والفلاحين قاموا بعد إعلان الاستقلال مباشرة وتلقائيا بالإشراف على الوحدات الإنتاجية الزراعية وتسييرها حتى لا تتوقف عملية الإنتاج، ومعنى هذا أن تطبيق تجربة التسيير الذاتى سبقت وضع الأسس النظرية \_ التنظيمية لها، بعكس الحال في الثورة الزراعية أو التسيير الاشتراكي للمؤسسات.

وهكذا يتضح أن الوضع بالنسبة للتسيير الذاتى مختلف ، حيث بدأ التطبيق أولا ثم تلاه القانون المنظم بعد ذلك والمتمثل فى القرارات والمراسيم العديدة الخاصة به ، وأهمها ( قرارات 22 مارس سنة 1963 ) التي تعتبر بمثابة اعتراف من الدولة رسميا بحق العمال فى تسيير الوحدات الإنتاجية ( زراعية أو صناعية ) .

فقد نصت هذه القرارات على تشكيل عدد من أجهزة التسيير الذاتى هي الجمعية العامة للعمال ومجلس العمال ولجنة التسيير والمدير.

يمكن اعتبار لجنة التسيير إلى جانب المدير أبرز هذه الهيئات خلال السنوات الأولى من تطبيق هذه التجربة ، وهذا نظرا للدور الذى قامت به داخل المزرعة ، سواء فيما يتعلق بتوزيع العمل أم فيما يتعلق بوضع المخطط الفلاحى على مستوى المزرعة دون الرجوع إلى مجلس العمال .

تضم لجنة التسيير ما بين (3 - 11) عضوا منتخبين من طرف مجلس العمال ، الذي يجب أن يكون ثلثاه على الأقل من العمال الذين لهم نشاط مباشر في عملية الإنتاج ، ويشترط في رئيسها أن يكون من بين أعضائها ، كما يجرى تغيير أعضائها كل سنة عند انتهاء المدة الانتخابية ، أما قرارتها فتتم بالأغلبية البسيطة ، وفي حالة تساوى عدد الأصوات ، يرجح الجانب الذي يضم صوت المدير .

تقوم لجنة التسيير بعدد من الوظائف وتتلخص فيما يلي :

أ) إعداد خطة التنمية الخاصة بالمزرعة في نطاق الخطة الوطنية .

ب ) إعداد البرامج السنوية للتجهيز والإنتاج والتسويق.

- ج ) إعداد لوائح تنظيم العمل وتحديد المسئوليات وتوزيعها .
  - د) إعداد الحسابات المالية في آخر السنة.
  - ه ) تحديد طريقة تسويق الإنتاج وتقديم الخدمات للعمال .
- و ) حل المشاكل الناتجة عن الإنتاج بما فيها استخدام العمال الموسميين عند الضرورة .

## هـ ــ أرقام ودلالات :

تقدر المساحة المزروعة في الجزائر بحوالي (10) ملايين من الهكتارات قسمت بعد الاستقلال إلى قطاعين .. قطاع زراعي مسير ذاتيا ، ويغطى مساحة تقدر بحوالي (2.8) مليون هكتار من الأراضي الخصبة ، التي تتوفر فيها الشروط الطبيعية والفنية الملائمة للزراعة ، وذلك سواء من حيث خصوبة التربة والأمطار الكافية واعتدال المناخ ، أم من حيث وسائل الري والآلات الزراعية الحديثة والمواصلات السهلة والخبرة الفنية العمالية .

أما القطاع الآخر فيتركز فى الأراضى الخاصة التى تمتد على أراضى السهول المرتفعة والجبال وأطراف الصحراء ، حيث الشروط الطبيعية والفنية سيئة ( جفاف وتذبذب فى كمية الأمطار ونقص فى وسائل الرى ) وإنْ وجدت فهى تقليدية ، بالإضافة إلى تعرض التربة لعوامل التعرية والانجراف لكون أغلبها على المنحدرات والجبال وضفاف الأودية .

تبرز أهمية القطاع الزراعى المسير ذاتيا فى أنه يشكل أكثر من (30%) من الدخل الوطنى للجزائر و (60%) من الدخل العام للقطاع الزراعى ، وهذا إن دل على شيء فانما يدل على الأهمية الاقتصادية التي يمثلها هذا القطاع ، كا تظهر أهميته الاجتماعية فى كونه قد حرر العامل الزراعى عندما ملكه الوحدة الإنتاجية وأشركه فى تسييرها مع المجموعة العامة .

تتكون إنتاجية هذا القطاع من الناحية الاقتصادية : من المزروعات الدائمة التي تغطى (14%) من الأراضي المسيرة ذاتيا ومن المزروعات الموسمية التي تغطى (79%) .

<sup>(14) -</sup> وزارة الاخيار والثقافة، التسيير الذاتي، الجزائر، 1970، ص 11.

أ\_ المزروعات الدائمة: وتتمثل في زراعة الكروم التي ترتبط بحركة الاستيطان الأوروبي ، إذ في الأيام الأولى من بداية حركة الاستيطان زرع المعمرون الكروم في الأماكن التي استقروا فيها إلى أن بلغت المساحة المزروعة منها سنة 1888 حوالي (100) ألف هكتار ، واستمرت هذه المساحة في الاتساع على حساب بقية المزروعات الأخرى إلى أن بلغت (230) ألف هكتار سنة 1920 ، ثم وصلت أقصى اتساع لها عندما وصلت إلى أن بلغت (411) ألف هكتار سنة 1934 ، وبعد هذا التاريخ بدأت مساحة زراعة الكروم في الانخفاض إلى أن وصلت إلى (392) ألف هكتار سنة 1964 .

لكن بعد استرجاع الجزائر لأراضيها الزراعية سنة 1962 كانت زراعة الكروم تغطى مساحة (332) ألف هكتار تابعة للقطاع المسير ذاتيا ، وتنتج حوالى (10) ملايين هكتورلتر سنويا ، بالإضافة إلى (30) ألف هكتار تابعة للقطاع الخاص تنتج ما يقرب من مليونى هكتولتر سنويا من الخمور (16) .

إلا أن سياسة الجزائر في السنوات الأخيرة في الميدان الزراعي بدأت تتجه نحو تخفيض المساحة المخصصة لزراعة الكروم بحوالي (40%) أي الاحتفاظ بحوالي (200) ألف هكتار خصص (46) ألف هكتار منها لإنتاج عنب المائدة والعنب القابل للتجفيف وذلك حسب المخطط الرباعي الأول 70 - 1973<sup>(17)</sup>.

أما الخضروات والفواكه فتحتل حوالى (38.000) هكتار من مجموع (243.000) تمثل الحضروات في الجزائر . أما إنتاج القطاع المسير (80%) من مجموع المساحة المخصصة للخضروات في الجزائر . أما إنتاج القطاع المسير ذاتيا فيصل إلى (400.000) طن سنويا تمثل (90%) من مجموع إنتاج الجزائر بما فيها إنتاج الموالح المصدرة إلى الخارج .

<sup>(15) -</sup> حليمي عبد القادر على ، جغرافية الجزائر ، دمشق ، مطبعة الإنشاء ، 1968 ، ط 2 ، ص 189 .

<sup>(16) -</sup> نفس المرجع ، ص 190 .

ب ــ المزروعات الموسمية: وتشمل نوعين من المزروعات (البقول والحبوب) فالبقول تغطى مساحة تقدر بحوالى (36.650) هكتاراً من مجموع (305.000) هكتاراًى (44%) من المساحة المخصصة للبقول في الجزائر وتنتج (305.000) طن في السنة أي (53.3%) من مجموع الإنتاج.

أما بالنسبة للحبوب فتوجد حبوب شتوية مثل القمح والشعير والشوفان وحبوب صيفية مثل الذرة والأرز ، فالحبوب الشتوية تغطى مساحة محدودة نسبيا من أراضى القطاع المسير ذاتيا (797.275) هكتاراً مقابل (2300.943) هكتاراً للقطاع الزراعي الخاص وهو ما يساوى (70%) مقابل (75%) للقطاع الخاص (18).

#### و ــ بين المــد والجــزر :

فى السنوات الأولى من تطبيق أسلوب التسيير الذاتى لوحظ أن الإنتاج الزراعى قد انخفض فى عدد كبير من المزارع ، فمثلا فى عام 1965 انخفض إنتاج الحبوب عن عام 1964 بنسبة (11%) وانخفض إنتاج سنة 1966 عن إنتاج 1964 بنسبة (5.4%) وهذا عن السنة التى قبلها ، كما انخفض إنتاج الموالح فى سنة 1965 عن سنة 1962 بنسبة (8%) (19%).

كانت هناك عوامل عديدة أثرت بدورها في انخفاض الإنتاج في المزارع المسيرة ذاتيا يمكن تحديد بعضها فيما يلي<sup>(20)</sup>:

1) عدم كفاية الآلات الزراعية ، ولأن أغلب الموجود منها كان غير صالح للاستعمال ، سواء بسبب التخريب والتدمير الذى أصاب الآلات من طرف المعمرين انتقاما قبل رحيلهم ، أم بسبب عدم صلاحيتها نظراً لكثرة استعمالها دون أن تجدد .

<sup>(18) -</sup> تقرير وزارة الفلاحة والإصلاح الزراعي ، الجزائر ، 1970 ، ص 30 .

<sup>(19) -</sup> تفس المرجع ، ص 53 - 54 .

<sup>(20) -</sup> مجلة ؛ المجاهد ؛ اللسان المركزي لحزب جبهة التحرير الوطني ، الجزائر ، عدد 360 ، 26 مارس 1967 ، ص 12 - 13 .

- 2) نقص الفنيين المتخصصين في إصلاح الآلات الزراعية بالإضافة إلى ضعف كفاءة
   بعض العمال الذين يستخدمون هذه الآلات .
  - 3) نقص المراقبين والمشرفين من ذوى الخبرة فى تسيير المزارع والإرشاد الزراعي .

# ز ـ أين الأرباح ؟:

لا شك أن الأراضى الزراعية المسيرة ذاتيا كما عرفتها القرارات والمراسيم المختلفة المتعلقة بهذا القطاع تعتبر ملكا للمجتمع على أن يستغلها الفلاحون جماعيا، ويوزع فائض إنتاجها وأرباحها على ثلاث جهات هي (21):

- 1) المزرعة من حيث تجهيزها بالآلات والمعدات الحديثة .
  - 2) على الفلاحين كحافز على الإنتاج.
- على الصندوق الوطنى الذى يمكن الدولة من تنمية القطاع المتخلف، وإصلاح الجهات المتضررة من حرب التحرير، كما يساهم فى تطوير الاقتصاد الوطنى بصفة عامة.

أما فيما يتعلق بتوزيع أرباح هذا القطاع فالملاحظ أنه لم توزع أية أرباح على العمال فبل صيف سنة 1968، وهو التاريخ الذي تولت فيه المزارع إجراء حساباتها الخاصة بنفسها، فوزعت الأرباح عن السنة الزراعية 66 - 1967 أما مزارع منطقة متيجة التي تعتبر من أخصب مزارع التسيير الذاتي فقد حققت أرباحا يتراوح عددها من (5 إلى 39) مزرعة.

وعلى العموم فبعد سنة 1967 حقق ربع عدد الوحدات الزراعية المسيرة ذاتيا أرباحا ، وهي الوحدات التي لم تكن تتوصل حتى ذلك التاريخ إلى توازن في حساباتها ، إذ بعد هبوط في الإنتاج في السنوات الأولى من تطبيق أسلوب التسيير الذاتى حدث نوع من التوازن ثم بدأ الإنتاج في النمو .

والجدير بالذكر هنا أن المزارع التي حققت أرباحا بلغ عددها (414) مزرعة سنة 1967 ثم ارتفع عددها إلى (657) مزرعة سنة 1968<sup>(22)</sup>.

<sup>(21) -</sup> مجلة و الطليعة و ، القاهرة ، عدد يناير 1967 ، ص 24 .

## ح ــ العمال وظروف العمل :

إذا ما حللنا الوضعية العامة للعمال فى مزارع التسيير الذاتى ، نلاحظ أن (186.575) عاملا زراعيا يعيشون من هذا القطاع ويعولون حوالى مليون نسمة من أبناء الريف منهم (134.445) عاملا دائما ، لهم حق العضوية فى مجالس العمال و (52.140) عاملا موسميا يشتغلون من (3 إلى 9) أشهر فى السنة وذلك حسب نوع الزراعة معوب أو بقول أو زراعات دائمة ) .

والملاحظ أن نسبة العمال الدائمين إلى نسبة العمال الموسميين تمثل (75%) إلى (25%) وهي نسبة لا تنطبق على جميع ولايات الجزائر .

أما فيما يتعلق بعمل المرأة في القطاع الزراعي المسير ذاتيا ، فالإحصائيات المتوفرة تفيدنا أن أغلب العاملات هن من ( الموسميات ) اللائي يقمن بجمع المحصول ( العنب والزيتون ) والعناية بزراعة البقول إلا أن عددهن غير محدد ، ولكن بالاعتاد على إحصائيات وزارة الفلاحة والإصلاح الزراعي الصادرة من وقت لآخر يمكن التعرف على عدد العاملات في هذا القطاع .

ففى نشرة أصدرتها الوزارة المذكورة سنة 1965 تحت عنوان (حالة المرأة العاملة فى القطاع الزراعى بما فيه لجان التسيير الذاتى) ، أوضحت أن كثيرا من المناطق الجزائرية لا توجد بها عاملات ، مثل قسنطينة التى بها (95) لجنة تسيير ، ومسكيانة وعين مليلة والقل (بها 45 لجنة تسيير) بالإضافة إلى مستغانم وبسكرة والميلية وباريكة والعين الصفراء وبوسعادة والساورة والواحات .

كا يلاحظ أن بعض المناطق بها عدد قليل من العاملات ، بعضهن دائمات والباقى موسميات ، وعلى سبيل المثال شاركت بناحية سعيدة (43) عاملة لمدة (99) يوما فى جمع الزيتون ، كا شاركت (387) عاملة بناحية القالة فى جمع البقول ، وفى آقبو توجد (319) عاملة يقمن بجمع محصول الزيتون وزراعة البقول ، وفى تيارت حوالى (480) عاملة موسمية ، و (385) بناحية تيزى وزو ، و (206) بناحية مغنية ، يضاف إلى هذه الأعداد بعض العاملات الدائمات فى الأعمال المنزلية والضرب على الآلة الكاتبة وحلب الأبقار ،

لكن ليس بينهن من تقوم بوظيفة التسيير أو التنظيم (23).

#### ط ـ رعاية العمال ماديا ومعنويا:

لا شك أن الرعاية الاجتماعية تهدف فى فلسفتها إلى تنمية الموارد الإنسانية عن طريق المساعدات الاجتماعية والتأمين الاجتماعي والصحى وحماية العمال من أخطار العمل، فذا كان للرعاية الاجتماعية دورها فى تنمية المجتمع الاشتراكي ، حيث توضع الموارد الاقتصادية فى خدمة الإنسان ، وخير مثال على هذا ، فى الجزائر قرارات (30 ديسمبر 1968) المتعلقة بالتسيير الذاتى والتى وضعت أساس الضمان الاجتماعي لعمال الزراعة ، بما فيه حق العمال فى العطل السنوية والأسبوعية وأيام الأعياد الرسمية .

وإذا أردنا أن نخرج بحصيلة فيما تم إنجازه فى ميدان الرعاية الطبية ، أمكن القول إنه تم علاج (150) ألف حالة سنة 1969 . وصلت تكاليفها حوالى (15 مليون) دينار جزائرى ، كما سجلت أكثر من (5.000) حالة ولادة تكلفت حوالى مليون دينار جزائرى ، بالإضافة إلى تجهيز (408) مراكز طبية وضعت فى خدمة عمال المزارع المسيرة ذاتيا .

أما فيما يتعلق بالتأمينات الاجتماعية ، فقد شهدت سنة 1971 صدور قرارات ثورية ( 5 فبراير ) تكفل حق التأمين للعمال المزارعين وعائلاتهم ضد المرض والعجز والوفاة ، وتغطى مصاريف الأمومة كما تضمن للعمال معاشا للشيخوخة (24).

وأخيرا ، فإن المتتبع لتطور تجربة التسيير الذاتى الزراعى يلاحظ أنها تعرضت ، ف سنواتها الأولى ، لعدة مصاعب تمثلت أهمها فى نقص الآلات الزراعية الكافية وتعقيدات إجراءات التسويق ، ونقص الإطارات الوطنية القادرة على التسيير ، بالإضافة إلى عدم وضوح أسلوب التسيير الذاتى والأسس التى تنظمه لدى كثير من العمال ، ومع هذا فقد استطاع التسيير الذاتى أن يعمل بشكل سليم فى الوحدات التى منحت فيها المبادرة للعمال ، وقدمت إليهم الوسائل الكافية ،

<sup>(23)</sup> Fadéla M'rabet, la femme Algérienne - suivie de les Algériennes paris, François Maspéro, 1969, P.P. 187 - 89. (24) M.A.R.A., le nouveau régime d'assurances socials agricoles in Terre et le Paysan, 1971.

حتى أن (ميشيل لونى) صاحب كتاب (الفلاحون الجزائريون) كتب منذ عدة سنوات يقول: لا ... كانت لجان التسيير تعمل بانتظام، وتسود بين العمال الروح التعاونية، وحتى لجان التسيير التي تبدو وظائفها صعبة يلاحظ اتجاهها الجماعي في العمل أكثر من اتجاهها الفردي (25). ولكن في منتصف السبعينات (1975) قررت الدولة منح مزيد من المبادرة واللامركزية في التسيير والتسويق لعمال الوحدات الزراعية المسيرة ذاتيا، على أن يتحملوا في ذات الوقت النتائج المترتبة عن هذه المبادرة، بعد أن سلمتهم الثورة أخصب الأراضي مع الدعم المادي والمعنوي (26).

# ثانيا : علم الاجتماع التطبيقي وبناء القرية النموذجية : أ ــ التنمية عملية ثورة :

إن أهم وظائف علم الاجتاع ، دراسة مشكلات المجتمع بهدف الوصول إلى على هذه المشكلات ، وكشف الوسائل الملائمة لعلاجها ، لهذا يرى علماء الاجتاع أن البلاد النامية أحوج من غيرها إلى برامج التنمية الاجتماعية والاقتصادية ، ذلك لأن التنمية — كما هو معروف — لا تهتم بجانب واحد فقط ، كالجانب الاقتصادى أو الاجتماعي مثلا ، وإنما تشمل كافة جوانب الحياة الاجتماعية على اختلاف صورها وأشكالها ، منها ما هو اقتصادى ، ومنها ما هو اجتماعي ، ومنها ما هو تربوى ، ومنها ما هو تربوى ، ومنها ما هو إدارى ... إلخ ، فتحدث فيها تغيرات كيفية وكمية ، عميقة وشاملة .

يرى عالم الاجتماع الفرنسى ( جابريال لوبرا ) أن : التنمية ليست عملية أو ظاهرة اقتصادية صرفة ، وإنما هى مجموعة من الظواهر ذات طبيعة سوسيولوجية ونفسية وبيولوجية ، بمعنى أن « التنمية » عملية مركبة ومعقدة فى ذات الوقت ، تحتاج إلى فهم سلوك الأفراد ، وما تقوم بينهم من علاقات ، ثم ما يترتب على هذه العلاقات من أنظمة تتداخل فى تفاعلها وفى تأثيرها على جوانب المجتمع المختلفة ،

<sup>(25)</sup> Launey, Michel, Paysans Algériens : المناف ال

وهذا يتطلب ، بالتالى ، عند التخطيط لبرامج التنمية الاجتماعية ، مراعاة باق الجوانب الأخرى ، لأن التنمية الاجتماعية بهذا المفهوم لن يكون لها المدلول الصحيح ، إلا إذا اقترنت بهذا المركب ( سوسيولوجى نفسى ــ بيولوجى ) .

ومهما يكن الأمر ، فقد اختلف علماء الاجتماع والاقتصاد حول تحديد مفهوم « التنمية الاجتماعية » كل حسب اتجاهه والزاوية التي ينظر منها إلى التنمية ، فأصحاب الاتجاه الرأسمالي يرون بأن التنمية في البلدان المتخلفة تتمثل في إشباع الحاجات الاجتماعية للمواطنين ، عن طريق إصدار التشريعات ووضع البرامج الاجتماعية التي تقوم بتنفيذها الهيئات الحكومية والخاصة .

لكن أصحاب الاتجاه الاشتراكي ، يرون بأن التنمية الاجتاعية ليست بجرد إصلاح يتم عن طريق إصدار التشريعات الحكومية التي تصدر بين وقت وآخر ، وإنما هي عملية أعمق من هذا ، عملية تغير اجتاعي موجه ، تهدف أساسا إلى تغيير البناء الاجتاعي في البلاد المتخلفة ، ذلك البناء الذي لم يعد يساير الأبعاد المتغيرة لعلاقات المجتمع الجديد . ويرى أصحاب هذا الاتجاه أن التغير المنشود لن يتم إلا عن طريق « ثورة » تعيد صياغة البناء الاجتاعي من أجل إقامة بناء اجتاعي جديد ، تنبئق عنه علاقات جديدة .

ومعنى هذا ، أن التنمية ، بالنسبة لنا ، ليست مجرد تقديم لنوع من الخدمات ، وإنما تشتمل على عنصرين أساسيين :

1 - تغيير الأوضاع الاجتماعية القديمة والموروثة عن الاستعمار والتى لا يمكنها بحال من
 الأحوال أن تتعايش ومتطلبات مجتمع ما بعد ثورة التحرير .

2 - إقامة بناء اجتماعى جديد ، تسوده علاقات صيغت مفاهيمها من فكر الثورة الجزائرية .

إذن فالتنمية الاجتماعية هي عملية إحداث تغيير جذرى في البناء الاجتماعي وفي المفاهيم السائدة في المجتمع ، وعملية التغير هذه تكمن في أنها ترتكز أساسا على أن التغير يمس الجانبين ( المادى واللامادى ) وذلك تجنبا لما قد يحدث من « تخلف ثقافي » .

# ب ــ بين الأنثروبولوجيا وعلم اجتماع التنمية :

حاول عالم الاجتماع الفرنسى ( روجيه باستيد ) أن يميز بين الأنثروبولوجيا التطبيقية تؤكد أساسا على التطبيقية وعلم اجتماع التنمية ، على أساس أن الأنثروبولوجيا التطبيقية تؤكد أساسا على أهمية العوامل الثقافية وضرورة تغييرها أولا ، وبالتالى سوف تؤدى إلى تغييرات فى الأبنية الاجتماعية الأخرى ، فى حين يركز علم اجتماع التنمية على التغيرات الاقتصادية التى تؤدى بدورها إلى تغيرات فى البناء الاجتماعى . الأولى جوهرية كيفية ، والثانية كمية مرتبطة بالتصور النوعى للتنمية .

وقد اقترح ( باستید ) مجموعة من المهام التي تدخل في نطاق علم اجتماع التنمية ، تتمثل فيما يلي :

- آمحدید معیار للمجتمع الذی یکون فی حالة دون التنمیة ، وقد یکون هذا المعیار
   اقتصادیا أو بشریا ، أو ذا طابع اجتماعی .
  - 2) تحديد المعوقات الداخلية للتنمية الاقتصادية .
- 3) تحديد معيار التنمية الاجتماعية ، أو بشكل أوضح تحديد مدى تأثير التغيرات الاقتصادية على الهياكل الاجتماعية .
  - 4) دراسة المشكلات المتضمنة في التخطيط للتنمية .
- الإعلام المنسق حول الهيئات الاجتماعية ( فردية أو جماعية ) لدفعها إلى العمل
   خلال إطار المجتمع ككل .

ولو سلمنا بأن أى تنمية هى فى حد ذاتها عملية « ثورية » أكثر منها عملية « تطورية » ، يجب أن نعرف أيضا أن ذلك يعنى ــ بالنسبة لنا ــ ثلاث ثورات ( صناعية ــ زراعية ــ ثقافية ) ويمكن لعلم اجتماع التنمية على مستوى هذه الثورات ، أن يقوم بدور تطبيقى ، وذلك بالإسهام فى بناء أو صوغ نسق إعلامى مع تحديد الظروف والآثار الاجتماعية المترتبة عنها ، وتقويم الخطط المتكاملة ، ثم رصد نتائجها .

### ج ــ علم الاجتماع التطبيقي والقرية الفلاحية :

لا شك أن عملية التنمية التي يشهدها الريف الجزائرى بأرضه وقراه وسكانه منله مطلع السبعينات وإلى الآن ، يمكن ملاحظتها بوضوح وتتبع آثارها : آثارها في أشكال التعاون المنظم وفي تبنى الوسائل الفنية الحديثة في الإنتاج ... آثارها في أنواع البطالة الريفية المقنعة والواضحة ، وإلى أى مدى سوف تحد من حركة الهجرة بنوعيها الداخلي والخارجي ، بل ومدى تأثيرها في إيجاد نمط جديد من المجتمعات المستحدثة المستقرة التي تتمتع بأهم متطلبات الحياة الحديثة ، ولن يكون هذا ميسورا للرصد والتتبع ما لم نستين بمعطيات علم الاجتماع التطبيقي . وهو الفرع التخصصي من علم الاجتماع العام ، الذي يمكن أن يفسح المجال أمام الباحثين لتتبع عملية مكافحة الرواسب وبقايا التخلف الموروث عن العهود السابقة في الريف الجزائري .

فالريف الجزائرى لا يزال يقاسى من وطأة الهجرة بنوعها الداخلى والخارجى ، هذه الظاهرة التى ارتبطت بتاريخ الاستيطان الأوربى فى الجزائر ، وخاصة فى النصف الثانى من القرن 19 ، وهى الظاهرة التى تسببت فى فقد الريف باستمرار لطاقاته الإنتاجية الحيوية ، وفى نمو حضرى وضغط سكانى على المدن . ولا شك أن القرية الفلاحية ، كإحدى دعائم الثورة الزراعية ، إذ كانت تهدف إلى ربط الفلاح بالأرض ، والعمل على استقراره ، وتلبية حاجاته الأساسية من حيث الخدمات الاجتماعية المتعددة ومن حيث مستوى المعيشة \_ فإنها تهدف أيضا إلى إيجاد مجتمع جديد لا يقل من حيث الدرجة ، عن مجتمع المدينة .

وفى هذاالميدان ، يجب على الباحث الاجتماعي المتتبع لعملية التحول الريفي أن يأخذ بعين الاعتبار أن عملية التحول هذه سوف لا تنتهي عند تمليك الفلاحين للأرض « ولا عند بناء ألف قرية من أجل حل مشكلة السكن في الريف » ، وإنما هي عملية أعمق ، سوف تتبلور منذ مراحلها الأولى إلى مركب من الأنشطة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والنفسية ، لأنها أساسا عملية مركبة وشاملة .

إن مفهوم القرية الفلاحية أصبح يشكل وحدة اقتصادية وثقافية واجتماعية متكاملة ،

معامل فيها الفلاحون على أساس تعاوني ، ذلك أن عملية الإسكان من وجهة نظر علم اجتماع التنمية ، عملية مركبة تقتضى تكاملا بين جميع عناصرها . ولا ننسى من جهة أخرى التاريخ الاجتماعي للقرية الجزائرية التقليدية التي تعتبر مهدا لفلسفة التعاون والتضامن من أجل إشباع الحاجات الاجتماعية والثقافية والاقتصادية لسكانها .

شجعنى على تسجيل هذه الأفكار المنهجية والنظرية عن السكن الريفى والقريةالفلاحية عدة اعتبارات منها: أن هذا الموضوع يعتبر من المشكلات التى يعنى بها علم الاجتاع ، والعاملون فى ميادين التنمية الاجتاعة ، ولا شك أن القارىء الكريم ، قد تابع ، أو على الأقل ، قد سمع بما دار فى ندوة « السكن الريفى » التى انعقدت فى الجزائر بين على الأقل ، قد سمع بما دار فى ندوة « السكن الريفى » التى انعقدت فى الجزائر بين (20 & 20) من شهر مارس سنة 1973 ومنذ عشر سنوات تقريبا (أى من 7 إلى 12) من شهر ديسمبر سنة 1963 انعقد فى القاهرة « المؤتمر الإفريقى الآسيوى للإسكان » وكان موضوعه « الإسكان لذوى الدخل المتوسط والمحدود » ، وقد أعطى المؤتمرون أهمية خاصة لمشكلات السكن الريفى ، ناقشها مجموعة من المتخصصين فى هذا الميدان ، فى أكاث قيمة ، تناولت تخطيط الإسكان فى الريف والمدينة الريفية ، والطاقة البشرية ودورها فى حل مشكلة الإسكان ، كما سبقت وأن عقدت فى القاهرة ( بين 22 نوفمبر و 14 ديسمبر 1950 ) « حلقة الدراسات الاجتماعية للدول العربية » ، تحت إشراف جامعة الدول العربية ، اعتنت بمشكلة تخطيط القرية فى الوطن العربي ، وتناولت فيما جامعة الدول العربية ، اعتنت بمشكلة تخطيط القرية ومرافقها ، وإنشاء القرية الحديثة .

هذه الخلفية الفكرية المتكاملة عن دراسة السكن الريفى ، بالإضافة إلى الواقع الاجتماعى الذى نعيشه اليوم فى ريفنا ، بعد أن لاحت فى الأفق إنجازات أولية فى مشروع الألف قرية فلاحية ، دفعتنى إلى تسجيل هذه الملاحظات عن أهمية السكن فى المجتمع الجزائرى المعاصر ، وانطلاقا من أنّ الجزائر بلد زراعى فى ماضيه ومستقبله ، وإن أخذ بسياسة التصنيع ، لا بد وأن يجعل من القرية نواة صالحة فى تكوين قطاع ريفى ـ زراعى جديد ، يعكس التحول الثورى فى المجتمع الجزائرى المستقل .

#### د ــ البناء المورفولوجي للقرية المنتظرة :

يعتبر الوقوف على البناء المورفولوجي للقرية من أهم ما يعني به المهتمون بالتخطيط الاجتماعي بوجه عام والمختصون بدراسة المجتمع الريفي بوجه خاص ، والمقصود بالبناء المورفولوجي هنا : الموقع الجغرافي والطوبوغرافي في القرية ، ونوع التربة وحالة الري ، حالة السكن وإمكانيات التوسع فيها في المستقبل ، المرافق العامة والخاصة ، ومدي كفايتها ، ووسائل الاتصال المادي والفكري .

فمما لا شك فيه أن الموقع الجغرافي للقرية الجديدة يلعب دورا بالغ الأهمية في تجديد أنماط الحياة بها ، وتسهيل تقديم الخدمات الاجتماعية لسكانها ، فقد يعوق الموقع الجغرافي أيضا عمليات التخطيط للمشروعات العمرانية والاجتماعية في المستقبل ، أو قد يساعد في تحديد إمكانيات التوسع والانتشار ، كأن توجه منطقة الإسكان نحو الأماكن المرتفعة أو غير الصالحة للزراعة ، وبذلك نأمن على السكن الريفي من كوارث الفيضانات والرطوبة أو تأثير المياه الجوفية خصوصا في مواسم سقوط الأمطار .

أما الموقع الطوبوغرافى فالمقصود به هنا ، وضع القرية الفلاحية بالنسبة لمجموعة المناطق الريفية وغير الريفية المحيطة بها ، وإشعاعات هذا الموقع فى تحديد أهمية مراكز التجمع فيها ، بالإضافة إلى تحديد موقع دور العبادة ومراكز التسويق ودور الحكومة والمدارس على مختلف مستوياتها .

#### هـ ــ أشياء لا بد منها:

يكاد يتفق المختصون في السكن الريفي حول العوامل التي تحكم موقع القرية وإمكانية التوسع فيها في المستقبل. نلخص أهمها فيما يلي:

- 1) كل مكان جديد وكل توسع في المستقبل، لأية قرية فلاحية جديدة ، يجب أن يراعى فيه الخدمات الاجتماعية والاقتصادية الخاصة بالقرية ، بمعنى أن هناك أعمالا زراعية وصناعات ريفية وشئونا اجتماعية قروية يجب أن تكون نقطة انطلاق عند كل تخطيط للقرية الجديدة .
- 2) إن اختلاف الطقس، ومواد البناء حسب المناطق المتباينة في الجزائر ( جبال ــ سهول ــ مناطق حارة...إلخ ) سيحدد حتما شكل البناء والمواد المستعملة فيه .

3) كل مشروع للقرية الفلاحية الجديدة يجب أن يراعى التغير فى حجم القرية ف المستقبل، لكى تستوعب ما يزيد من السكان، كما أن انفصال العائلة الواحدة يتطلب زيادة فى عدد المساكن.

4) مراعاة قواعد الصحة العامة ، فمثلا يجب توفير مياه الشرب الصحية ، وصرف أوساخ القرية خارجها بالطرق العلمية .

#### و ــ السكن الريفي بين التقليد والتجديد :

نظراً للبحوث الكثيرة التي أجريت في إطار علم الاجتاع الريفي ، والتي أمكن التوصل من خلال نتائجها إلى تحديد مدى ارتباط الفلاحين بمساكنهم التقليدية ، فقد بدأنا نلاحظ تطور اتجاه جديد مؤداه: أن الأتماط التقليدية للسكن الريفي لا تتعارض مع روح أو مغزى الآراء الحديثة في النظريات المعمارية الجديدة ، والأمثلة في هذا المجال كثيرة ، فالملاحظ في القرى الأوروبية أنها مصممة حسب نظام واحد مبسط وصحى ، بل إن كثيرا من المهندسين المعماريين في مختلف أنحاء العالم بدأوا يعطون الكثير من الهتمامهم لدراسة نمط السكن الريفي التقليدي ، وفي مقدمة هؤلاء المهندس المعماري العالمي « كوربوزيه » الذي اهتم بدراسة الحلول القديمة للأوضاع المختلفة للسكن الريفي ، كا ظهرت مجلدات ضخمة أعدها « البروفيسور باجانو » حول أنماط السكن الريفي في إيطاليا .

عندما يتعمد بعض المهندسين عدم الالتفات إلى ما تركه الفلاح الجزائرى على مر الأجيال من تجارب مختلفة ، حينها فكر في بناء مسكنه ( من أدرار غربا إلى الوادى شرقا ، ومن أقصى الجنوب ببلاد الطوارق وحتى سواحل البحر المتوسط شمالا ، ومن أعلى قمم جبال الأوراس وجرجرة والنمامشة إلى هضاب التيطرى وسهول متيجة ... ) فربما يظن المهندس عندنا أنه بما اكتسب من دراسة في فروع الهندسة ، والمهارة في وضع الرسومات والمساقط الهندسية ، كفيل بأن يجعلنا قادرين على محو هذا التراث من تفكير الفلاحين ، لكن حقيقة الأمر أن مسكن الفلاح على ما هو عليه من تواضع ، ما هو إلا نتيجة لتجارب الأجيال المتعاقبة .

إننا لا نشك أننا في الجزائر ، نريد القضاء على حياة البؤس والشقاء التي عاشها ريفنا

خلال فترات الاحتلال الأجنبي ، كما نريد أن نوازن بين المدينة والقرية ، حتى تتكامل الصورة في المجتمع المستقل ، الذي تبنى الاشتراكية لتحقيق العدالة ، كما تبنى التخطيط في سياسة التنمية ، لكن لا تخطيط بدون بحث ومعطيات سوسيولوجية ، تتخذ من الواقع الاجتماعي والاقتصادي والثقافي للريف الجزائري منطلقا له ، وإلا فما هو نوع السكن وشكله ، المراد تصميمه للفلاح ، ويلبى متطلبات الطبيعة : الفيزيقية والاجتماعية مع مراعاة القيم التي تحكم علاقات الفلاح بأسرته وبجيرانه وبحيواناته ؟ هل « نستورد » تصميما قد سبق وأن طبق في مجتمعات تختلف عنا في قيمها الثقافية والاجتماعية وحتى في أنشطتها الاقتصادية ؟ لكن ليس معنى هذا أننا لا نريد أن نأخذ في الاعتبار التجارب العالمية والمشاكل التي اعترضتها في هذا الميدان .

إننا نحبذ الانطلاق ، عند بناء قريتنا الفلاحية النموذجية ، من واقع نمط السكن الريفي التقليدي ، مع تطويره في قالب حديث ، بحيث يصبح وسطا ملائما صحيا واجتماعيا واقتصاديا للمواطن ، بمعنى يجب أن لا تطغى فكرة النقل و الفيزيقي » للفلاحين إلى مساكن أحسن وأنظف . وإنما علينا أن نراعى جانبا أعمق ، فبالإضافة إلى النقل الجسماني ، هناك نقل يستغرق الجوانب الصحية والثقافية والاجتماعية والاقتصادية للفلاح ، أي نراعي مختلف عناصر البناء الاجتماعي والقيم الروحية للفلاح الجزائري .

# ز ــ القيم الروحية وتخطيط القرية الفلاحية :

من الأمور المسلم بها في الريف الجزائرى أن المركز الديني والروحي في القرية له المكانة الرئيسية ، يقتضى اختيار المكان الملائم له ، ويراعي في هذا الشأن توسطه لقلب القرية ، وإمكانية جعله ضمن ميدان وحديقة خاصة ، تتفرع عنه الشوارع ، ويكون محورا تتجه إليه أغلب شوارع القرية ، فمكانته المعمارية ، وبرج منارته العالية يمكن أن تكون مركزاً ختاميا للشوارع نحو مركز القرية ، وبهذا يمكن تأمين تنسيق الشوارع وتنظيمها فنيا ، لذلك فحاجة القرية إلى المسجد تتطلبها ضرورتان هامتان : أولاهما الضرورة الاجتماعية وثنقار الضرورة الاجتماعية وثنيما الضرورة التنظيمية ، ونقصد بالضرورة الاجتماعية افتقار القرية في انتظام حياتها الروحية إليه ، أما الضرورة التنظيمية فتعني أهميته في هداية السكان نحو مركز القرية ، كما أن علّو منارته يسهل مهمة القيام بالواجب الديني والأذان بالإضافة إلى توسطه منازل المواطنين .

### حـــ الجهود الذاتية في بناء القرية في نطاق الإسكان الذاتي الموجه :

يعتمد هذا النوع من المشاريع الإسكانية على فكرة تعاون الحكومة مع أفراد المجتمع المعنى ، للوصول إلى حل إيجابى لمشكلة الإسكان ، ففى المجتمع تكمن طاقة بشرية هائلة ، ينقصها التنظيم لكى توجه نحو المساهمة فى مجال البناء ، وإن كان هذا الاتجاه قد ثبت نجاحه فى الدول الأوروبية والأمريكية ، فمن الممكن أن يكون أكثر نجاحاً فى عملية الإسكان الريفى فى البلدان النامية .

تتحدد طريقة تطبيق الإسكان الذاتى فى استغلال أوقات الفراغ المتوفرة بين المزارعين ، بالإضافة إلى أعمال التطوع فى صورة جماعية بواسطة تشكيلات تعاونية تشرف عليها السلطات المحلية ( البلديات مثلا ) . تشارك فى مشروعات الإسكان الخاصة بالمنطقة الواحدة .

وبالرغم من أن هذا البرنامج يجنب كثيرا من المصاعب ، فإنه كثيرا ما تصحبه تعقيدات إضافية ، فبجانب المشاكل العادية الخاصة بالتنظيم الحكومي للمشروع ، والنقص في الأبدى الفنية ، والصعوبة في التصميم والتخطيط ، توجد صعوبة نشر الوعي بين من سيستفيدون من هذا المشروع ، وبهذا الصدد تبرز أهمية استغلال عواطف الريفيين وعاداتهم الاجتاعية التي تقوم على العمل التعاوني الجماعي ، والمتمثلة في مبدأ « التويزة » المعروفة في الريف الجزائري ، كتنظيم تعاوني تلقائي يتم بين الريفيين في بناء مساكنهم وحصد إنتاجهم وتقليب أراضيهم ... إلخ .

لقد أصبح استخدام النشاط الجماعي في مشاريع الإسكان الذاتي من الأمور المؤكد عليها في التجارب العالمية التي سبقتنا ، إلى درجة أن المختصين بقضايا السكن الريفي يعتقدون أن الشاط الجماعي التعاوني هو الطريقة المثلي في بناء المساكن بواسطة الإسكان الذاتي .

كا لا يمكننا أن نتجاهل هنا دور العائلة كوحدة اجتماعية فى بناء مسكنها ، ولا يعنى هذا تجاهل التعاون الجماعى الغير رسمى القائم على « التويزة » وذلك عندما يساعد الأقارب والجيران بعضهم البعض فى بناء المساكن ، على أن يكون للعائلة الدور الكبير فى هذا النشاط .

فاليونان طبقت برنامج الإسكان الذاتى ، حيث تركت فيه المسئولية كاملة على عاتق العائلة ، وذلك عندما قامت ( 40 ألف ) عائلة ببناء مساكنها التى دمرت خلال الحرب العالمية الثانية ، وبعد ثورة سنة 1950 ، كما طبقت السويد نفس الطريقة ، فأعطى التنظيم العائلي نتائج إيجابية .

#### ط ــ القرية ليست هي المدينة:

إذا كنا نتطلع إلى تحديث الريف الجزائرى عن طريق تحديث القرية بواسطة النظام التعاوني والإسكان الملائم، وتوفير الخدمات الأساسية للمواطن في وسطه الريفى. فإن هذا يعنى أيضا أن تبقى القرية مكانا للنشاط الزراعي بأرضها وإنسانها وثروتها الحيوانية، فحظائر الحيوانات، ومعاصر الزيوت، ومطاحن القمح تشكل جزءا من البناء الاقتصادي للريف، وإن كنا نتطلع إلى اكتساب الفلاح عادات صحية جديدة في تربية ثروته الحيوانية، فعلينا أن ندرك أنه من غير الميسور تحويله فجأة عن عاداته في وضع حظيرة الماشية داخل مسكنه، وبجانب غرفة نومه (خصوصا في المساكن المعزولة)، فالفلاح يشعر بأن حياته ووجوده مرتبطان (بماله) أي بثروته الحيوانية، ولهذا فهو لا يريد أن تكون بعيدة عنه، وفي هذه الحالة قد لا تجدى الإرشادات الصحية في فصله عن حيواناته.

لذلك كان من الضرورى أن نعطى اعتباراً كبيرا لهذا الرباط الحيوى وأن يوليه المهندسون للقرية الفلاحية ، في المستقبل ، عناية خاصة ، على أساس أن أى تجديد لنمط السكن الريفي يترتب عليه عزل الفلاح عن ماشيته ، لن يحقق الهدف المرجو منه ، إذ من المهم أن ينطلق البناء الجديد ليؤكد للفلاح الطمأنينة على ماشيته وعائلته ، بأن يوفر له حظيرة بجانب المسكن ، وتشكل جزءا منه ، على أن تبنى بطريقة صحية لا تؤثر في حالة الفلاح الصحية ولا تجرمه في ذات الوقت من ماشيته .

# ثالثا: الاتحادات الفلاحية كأداة للتنمية في الريف الجزائري:

لا شك أن حث الفلاح على تحقيق حياة أفضل ، انطلاقا من استغلال جهوده الذاتية ، سوف ينمى فيه الرغبة في معرفة السبيل الذي سيسلكه في هذا الميدان باستخدام التوجيه المنظم والتوعية السياسية المستمرة ، ليشعر بذاته ، وبمدى أهميته في بناء نفسه ،

و مجتمعه وذلك باشتراكه فى وضع المشروعات الخاصة بترقية حياته ، وتحمل مسئوليات ا ا دبر فى مجال بناء مستقبل وطنه .

إن العمل التعاوني ، وأخلاقيات التعاون ، تعتبر في مقدمة الأنماط السلوكية التي يجب أن تسود جميع المناشط الحيوية في مجتمعنا الريفي ، ومن ثم يتجلى الدور المنتظر من الاتحادات الفلاحية لتعميق فهم وتطبيق المبدأ التعاوني والسلوك التعاوني في القطاع الريفي .

ولا بد أن نشير هنا إلى أن الثورة الجزائرية قد أدركت تمام الإدراك ضرورة توجيه مزيد من التوعية السياسية إلى القاعدة الريفية ، لأن التغيير المنتظر فى نطاق التنظيم التعاونى العمل وفى نطاق السكن الجماعى فى القرى الفلاحية ، لن يتحقق بصورة فعالة ما لم يحس هذه القاعدة تحول عميق وواع فى القيم والمفاهيم والمواقف والتصورات تجاه الانجازات الثورية المتتابعة على مستوى الريف وعلى مستوى الوطن .

وقد تجلى هذا الأسلوب فى اتجاه السلطة إلى إتاحة الفرصة لأبناء الريف لتحمل المسئولية الكاملة فى بناء مستقبلهم ، بما أتاحته لهم من منجزات ثورية خلصتهم من خلالها من استغلال دام طيلة قرون عديدة ، وبصفة خاصة مع بداية الاحتلال الفرنسى .

#### أ \_ فلسفة الاتحادات الفلاحية:

عندما تبنى الفلاحون مبادىء جبهة التحرير الوطنى ، وحملوا السلاح فى جيش التحرير بهدف تحرير الوطن ، كان يحدوهم فى ذلك أيضا التطلع إلى بناء مجتمع عادل (لا مكان فيه لاستغلال أو ظلم) ، ولم يكن استرجاع أراضى المعمرين وتسليمها للفلاحين لتسييرها بأنفسهم ، إلا خطوة أولى لإنصاف الفلاح وإعادة الاعتبار إليه ، لهذا فلا غرابة أن تلت تجربة التسيير الذاتى الزراعى عمليات ثورية أخرى كان محورها وهدفها الفلاح .

وحتى يمكن لسياسة تنمية الريف الجزائرى أن تحقق أهدافها كاملة ، خصوصا بعد تطبيق الثورة الزراعية مع بداية السبعينات . كان لا بد من إيجاد تنظيم قوى يؤمن تحقيق التنمية ويعمل على تجنب عاراتها وآثارها السلبية ، وهذا ما استدعى إنشاء « الاتحادات الوطنية الفلاحية الجزائرية » إلى جانب المنظمات الوطنية الأخرى ، وذلك بهدف تنمية

الوعى السياسى للفلاحين المحرومين، لكى يتمكنوا من القيام بدورهم عن وعي ووضوح، والعمل على بلورة المضمون السياسى والاجتماعى للوطن الجزائرى فى فكر الفلاح.. وأخيرا العمل على تكتيل الجهود المبعثرة للفلاحين لكى تتحول إلى قوة فعالة فى عملية التنمية الاقتصادية والاجتماعية يحتضنها ويساندها حزب جبهة التحرير.

#### ب ـ بين وظيفة الاتحاد وبنائه:

تتلخص الأسس التنظيمية والوظيفية للاتحادات الفلاحية فيما يلي :

فمن حيث الانخراط ــ تنص المادة (2) من القانون الأساسي للاتحاد الوطني للفلاحين الجزائريين ، على أن ينضم إليه « الفلاحون بدون أرض » ، « وصغار الفلاحين الذين يستفيدون من أراضي الثورة الزراعية » و « الفلاحون بدون أرض الذين ترتبط دخوهم سواء في الزراعة أو تربية المواشي أو استغلال الغابات وحقول الحلفة » و « الفلاحون الذين يعملون مباشرة أو شخصيا في أراضيهم والذين لا تمسهم أحكام الأمر المتضمن للثورة الزراعية والمتعلق بتأميم الأراضي ، كليا أو جزئيا » و « أصحاب المواشي الذين يرعون بأنفسهم مواشيهم والذين لا تمسهم الأحكام المذكورة الخاصة بتحديد عدد المواشي » .

تهدف الاتحادات الفلاحية ، بالدرجة الأولى ، إلى تحقيق أهداف جبهة التحرير فى الأرياف ، ضمن إطار الثورة الزراعية ، وتتمثل هذه الأهداف فى محاربة استغلال الإنسان للإنسان فى الريف الجزائرى مع ضمان التربية السياسية للفلاحين ، كما تعمل الاتحادات الفلاحية على إدخال الوسائل العصرية فى بناء المجتمع الريفى الجديد ، وتغيير ظروف حياته المتخلفة ، من أجل إعداده للمساهمة فى تخطيط وتنفيذ برامج التنمية الاقتصادية والاجتماعية ومتابعة تحقيقها .

كا تبرز أهمية الاتحادات الفلاحية في تشكيلها وتنظيمها للتعاونيات في مختلف مجالات النشاط الفلاحي والرعوى والغابي ، وفيما يتعلق بالإنتاج والتسويق والتموين ... إلخ ، ولا يقتصر دورها على هذا ، بل يتعداه إلى استصلاح الأراضي المستحدثة ، وتطوير المنشآت الاقتصادية والاجتماعية والثقافية في الريف (الري للدارس عمليات المنشآت الطرفات للعارس .. إلخ ) .

ومن حيث الأسس التنظيمية ، تقوم الاتحادات الفلاحية على فتات أربع هى : الفوج ، والاتحاد الفلاحي البلدى ، والاتحاد الفلاحي الولائي ، ثم الاتحاد الفلاحي الوطني .

فأما الفوج فيمثل الوحدة الأساسية التي يقوم عليها بناء الاتحاد الوطني للفلاحين الجزائريين ، أما أعضاؤه فيتراوح عددهم من ( 10 إلى 50 عضوا ) ، يليه الاتحاد الفلاحي البلدي الذي يعتبر المنظمة القاعدية التي تنسق وتوجه وتراقب مختلف نشاطات الاتحاد ، وهو عبارة عن مجموع الأفواج الموجودة على مستوى البلدية ، ومجموع الاتحادات الفلاحية البلدية تشكل الاتحاد الفلاحي للولاية ، وهي جميعها تنضوي تحت الاتحاد الوطني للفلاحين على مستوى الوطن الجزائري .

# جـ ــ بين الحاضر وآفاق المستقبل :

بعد مباشرة تشكيل هذه الاتحادات، لوحظ إقبال واسع عليها من طرف الفلاحين، وتشير الإحصاءات الأولية إلى أنه حتى تاريخ ( 23 مارس 1973) تم انخراط حوالى ( 500 ألف) فلاح فيها، والأمل معقود على أن تعطى الدولة ممثلة في الحزب والسلطات المحلية، أهمية خاصة للاتحادات الفلاحية على نحو يكفل لها فاعليتها لتحقيق أهدافها في الوسط الريفي، وحبذا لو مكنت هذه الاتحادات من وسائل التوعية ومحو الأمية إلى جانب وظائفها الاقتصادية والسياسية، مما سيتيح لها فرصة تبصير الفلاحين بالإنجازات الثورية، وتبسط لهم مختلف التشريعات التي سنتها الثورة لصالح القطاع الريفي.

وهذا من شأنه أن يجعل الاتحادات الفلاحية مراكز إشعاع داخل القرى فإلى جانب دورها الاقتصادى والسياسي ، ستشمل الجوانب الثقافية والعلمية والاجتماعية ، وبالتالى ستعوض ما حاق بالفلاح الجزائرى من ظلم اجتماعي ، على اعتبار أنها شكلت أساسا لاختزال مرحلة التحول في البناء السياسي والوعى الثقافي للمجتمع الريفي المتخلف ، والذي يتطلع إلى النظام التعاوني في الإنتاج .

# رابعا: التغيير الثقافي كأداة للتنمية في الريف:

يمثل الريف اليوم قمة التحدى للثورة الجزائرية ، ففي مجتمع كالمجتمع الجزائرى ، أكثر من ثلثي سكانه يعيشون في الريف ، لا بد وأن نتصور مدى ضخامة المسئولية الملقاه

على الدولة لكى تنجه نحو القطاع الريفى بكل إمكانياتها ومن عايش سكان الريف أو نشأ في أحضان القرية ، لا يشك يوما في أن الهوة السحيقة بين المدينة والقرية ، هوة ثقافية واقتصادية ، وأن جدية بناء مجتمع متوازن تسوده المساواة ، يتطلب القضاء أولا على هذه الهوة الثقافية الفاصلة بين المواطنين ، ريفا وحضراً :

#### أ \_ أبعاد التخلف الثقافي :

يرى علماء الاجتماع أن ثقافة الفرد أو المجتمع هي جزء منه ، فالتقاليد والعادات والاتجاهات الفكرية والمعتقدات وغيرها من عناصر الثقافة بمفهومها المتكامل .. تشكل حياتنا وتلون سلوكنا بلون خاص ، نتمسك به ، ونحافظ عليه ، لأنه جزء منا ، لكن المجتمع قد يتعرض في فترة من فترات حياته ، إلى تغييرات قد تتناول عناصر بنيته الاقتصادية والاجتماعية والثقافية ، فقد يتحول من مجتمع زراعي إلى مجتمع صناعي ، أو من مجتمع زراعي يعتمد على الإنتاج إلى مجتمع يعتمد على النظام التعاوني . وإذا بقيت الأفكار والأنماط الثقافية على حالها ، وتجمدت القيم ، و لم تتغير الاتجاهات لتلائم الظروف الجديدة ، اختل \_ هنا \_ التوازن ، وحدث ما نسميه « بالتخلف الثقافي » ، أي أن التغير قد يصيب بعض الأنماط بنسبة أكثر مما يصيب البعض الآخر ، والثقافة ، كما هو معروف ، تتألف من الجوانب المادية ( مباني \_ مصانع \_ آلات \_ تكنولوجية ... إلخ . ) والجوانب المعنوية ( عادات اجتماعية \_ نظم طرق تفكير \_ قيم ... إلخ ) .

والتغير السريع في بعض الجوانب الثقافية ، لا ينتج تخلفا في الشكل العام للثقافة فحسب ، بل يؤدى إلى أنواع من الصراع الاجتماعي ، وإلى مشاكل أخرى متعددة ، كا يلاحظ أن بعض الأنماط الثقافية تعيش وتستمر بعد أن يزول الغرض الذي وجدت من أجله ، وتظل هكذا حتى تصبح في فترة ما غير ملائمة للظروف والحاجات الاجتماعية الجديدة ، مما يتسبب في ظهور أنواع من التخلف الثقافي ، تؤدى بدورها إلى أنواع من الصراع الاجتماعي .

تتجلى صور التخلف الثقافي في الريف الجزائري في مجالات شتى وأنشطة مختلفة ، فالريف لا يزال يستخدم الطب الشعبي في العلاج ، علاج الإنسان والحيوان والنبات ، وينظر نظرة احتقار لساكن المدينة الذى سمح للبنت بالتعلم .. قد يحبذ استخدام آلة حديثة في الزراعة كالمضخة أو المحراث ، ولكن عندما تتوقف أو تصاب بعطب ، يفسر ذلك في ضوء تفكيره التقليدي .. عين جاره الحاسدة هي التي عطلت آلته ... والذين سمعوا بوفرة لبن بقرته أو عنزته هم الذين « شهقوا » حسدا « فغزرت » البقرة أو العنزة وجف لبنها ، فيهرع إلى « الحجاب » أو « التميمة » ليزيل خطر « العين » التي سببت له كل هذا .

ظواهر تتحكم فى أكثر المواقف التى يتعرض لها ، من مرض أو أزمات اقتصادية واجتماعية ، يلجأ إليها عسى أن تخرجه من مشكلته ، أما الخرافات التى يتوارثها ، دون نقاش ، فتمثل عناصر ثقافية هامة ، تنتقل إليه من جيل إلى جيل فالبئر المهجورة ، مسكونة لا يمكن الاقتراب منها أو الاستفادة من مائها ، وهكذا يتحدد سلوكه وتتوقف كثير من أنشطته الحيوية .

#### ب ـ فلسفة التغيير الثقافي:

تتجلى فلسفة التغيير الثقاف فى كونه الركيزة الأساسية التى لا غنى عنها فى عمليات التنمية ، بمعناها الاجتهاعى الواسع ، الذى يضم \_ إلى جانب المفهوم الاقتصادى \_ كافة الموارد والطاقات الروحية والأخلاقية والثقافية ، وهى الطاقات المحركة لقوى التغير ، فكلما تعمقت جذور التغيير الثقافي إلى النظم والأدوار والوظائف الاجتهاعية ، واتسعت أبعاده إلى أنماط أشكال ومظاهر العلاقات في صورها الإنسانية ، كان أقرب إلى أن يكون أداة إيجابية في إحداث التنمية .

إن التغيير الثقافى \_ يعنى فى أبسط مظاهره \_ تعديل الأفكار والاتجاهات وأساليب الحياة ، كما يعنى فى مدلوله العميق تعديل الإطار الأيديولوجى وتوسيع عملية التفاعل الفكرى لدى الإنسان كجزء منتمى وملتحم بجماعات الواقع التى يجد نفسه واحدا فى كل من بنائها المادى والفكرى والروحى .

لكن تظهر صعوبة التغير الثقافي في المجتمع الريفي ، خصوصا وأنها عملية تعديل في الأفكار والاتجاهات وأساليب الحياة ، فالروابط الاجتاعية في القرية تتميز بالمشاركة

الجماعية في قيم واحدة ، وتكامل المسئوليات والالتزامات الجماعية ، وعلى هذا فإن أى تغيير لن يتناول أفراداً بقدر ما يتناول « وحدات » تشتد صلاحيتها أو تخف مقاومتها بحسب تمسك هذه الوحدات بالأفكار والعادات التقليدية ، أكثر من تمسكها بالمؤثرات العقلية والنماذج الفكرية الجديدة ، التي تنشرها وسائل الاتصال الحديثة .

يرى بعض السوسيولوجيين المختصين في الدراسات الريفية ، أن التضامن والانسجام الاجتماعي الوثيق داخل المجتمعات الريفية ، قد يجعل من عملية التغير عملية سهلة وإيجابية \_ إلى حد كبير \_ لو أمكن الكشف عن مصادر الإشعاع والتأثير الروحي والأخلاقي والثقافي في هذه الجماعات ، أي فهم طبيعة الجماعات الريفية ، واحتياجاتها من جهة ، وتحديد مسارات التأثير ( من حيث الاتصال ومصادر نشر المعلومات ) . والعناية الخاصة التي يجب توجيهها إلى القضايا المتشابهة والقضايا المتباينة في الجماعات القروية .

يقول الفيلسوف الساخر ( برنارد شو ) : « يمكنك أن تسوق الحصان وتدفع به إلى مورد المياه ، ولكن لا يمكنك \_ بأى حال من الأحوال ، أن تدفعه إلى الشرب » هذه العبارة قد تحدد لنا معانٍ كثيرة ودلالات عميقة لمغزى التغيير الثقافي في المجتمع الإنساني ، حيث لا يمكن أن نسوق الناس إلى غير ما يتطلعون إليه ، أو توجيههم إلى مسالك لم يختاروها بإرادتهم الواعية ، ولهذا فإن التغير الثقافي المرتكز على القانون ، أو الأساليب الإلزامية ، أو حتى تلك التي تتخذ من الأنماط والعادات والأساليب القديمة مظاهر للسخرية \_ بقصد إثارة النفور والكراهية نحوها \_ للتخلى عنها إلى الأنماط الجديدة الوافدة المستحدثة ، كل هذه المحاولات لا تحدث آثارها الآيجابية ، ولا تجدى في كثير من المواقف ، إلا في إثارة أنواع من الشكوك وعدم الثقة في السلطة وممثليها ، لأنها نفذت اليهم من غير مسالكها السوية ذات القداسة والأهمية الوجدانية عندهم .

#### ج ـ اعتبارات منهجية لا بد منها:

إن أى تخطيط يستهدف تغيير جانب أو أكثر من الثقافة الريفية ، لا بد وأن يضع في الاعتبار ما يلي :

1) أن الجماعات الريفية ، وحتى تلك التي تعتبر بمعزل عن المراكز الحضرية لا يمكن أن تكون بعيدة أو معزولة عن تأثير التيارات الثقافية الحديثة ، وذلك بفضل سهولة

وسائل الاتصال ، وفي هذه الحالة يجب ألا نتجاهل أثر الشائعات والمؤثرات المضادة ، كما يجب ألا نتصور وجود فراغ فكرى أو جمود ثقافي عند القروى إلى حد يجعلنا نهمل تلك المقومات التي تتصل بالاتجاهات والميول والأذواق وأنماط السلوك والتفكير عنده ، وقد نخطىء في تفكيرنا إذا نحن اعتقدنا أن المجتمع الريفي يعاني تخلفا ثقافيا بصورة مسبقة وشاملة لأننا حد منهجيا حد لا يمكن أن نقيس القروى بمقاييس الحضري ، أو تقييم عادات وأفكار ومعتقدات الأسرة الريفية بمقاييس الأسرة الحضرية .

2) أن أى محاولة للتغير الثقاف ، فى أى مجتمع ريفى ، ينبغى أن ترتكز على فلسفة الترابط الكامل بين الإنسان والحيوان والأرض فى هذا المجتمع ، وعدم معالجة جانب منها بعيدا عن الجانبين الآخرين ، ذلك أن أى محاولة لتعديل الأفكار والعادات والقيم توجه إلى الإنسان الريفى بمعزل عن بقية العناصر الأخرى ، إنما تحطم الحلقة الأساسية للتغيير الثقاف فى الريف ( مثل مراعاة السكن الريفى المخطط للبناء الاجتماعى للأسرة ولأنشطتها الاقتصادية وعلاقاتها الاجتماعية ... إلخ ) .

كما لا ننسى أن أى تغيير ثقافى يستهدف القطاع الريفى يجب أن يأخذ فى الاعتبار أن ذوى النفوذ من القادة المحليين يمثلون عنصرا هاما فى التأثير الجماعى فى المجتمع المحلى، ويتجلى هنا دور رجال الدين وكبار السن ، والمثقفون المحليون ، إلى جانب شيخ البلدية ، إلى يشكلون فى مجموعهم الأداة الأساسية فى أية تنمية اجتماعية ــ ثقافية فى الريف .

□ الفصل السادس □

البداوة ومشكلات التوطين والتكامل

# أولا: تأملات سوسيولوجية في مشكلة البداوة العربية:

تمر المجتمعات العربية ( البترولية ) الآن بمرحلة تغيير سريعة ، خصوصا قطاعاتها الريفية والبدوية ، كما هو الحال في الجزائر وليبيا والكويت والسعودية ودولة الإمارات العربية المتحدة ... وغيرها ، ولا شك أن هذه المجتمعات في أمس الحاجة إلى أن تستعين بالدراسات الاجتماعية وبخبرة علماء الاجتماع والأنثروبولوجيا العرب ، قبل أن تقدم على تنفيذ مشروعات التنمية وبرامج التغيير المخططة ، في أي مجتمع إقليمي أو محلى ، وذلك حتى يقوم التخطيط على أساس من الفهم الدقيق للنواحي الفنية ، إلى جانب النواحي الاجتماعية والقيم التقليدية ، فمثلا تغيير شكل الملكية الزراعية بإحداث تعاونيات رعوية ، قد لا تكون له آثاره على الحياة الاقتصادية فحسب ، وإنما قد تمتد آثاره إلى شكل العائلة والعلاقات القرابية أيضا .

ومع هذا ، فمن الواضح أن الدراسات الاجتماعية والأنثروبولوجية للبداوة العربية ، رغم تقدمها الملموس ، بعد الستينات ، فى بعض البلاد العربية ، إلا أنها لم ترق ، فى مجموعها ، إلى مستوى حجم مشكلة القطاع البدوى ، الذى تتقاسمه البلاد العربية ، ويبدو أن هذا النقص فى الدراسات والبحوث البدوية راجع إلى عدة عوامل ، من أهمها(1) :

أولا: النقص الواضح في مصادر المعلومات والبيانات الإحصائية التي تناولت الحياة البدوية العربية ، بل إن الإحصاءات التي تعتبر ضرورة علمية لأية دراسة أولية ، لا تتوفر بصورة مقنعة من الناحية العلمية . ولهذا تبدو المشكلة أكار تعقيدا وصعوبة عند افتقاد الحقائق الاقتصادية والاجتماعية والديموغرافية عن القطاع البدوى ، بالإضافة إلى ما تكلفه مثل هذه الدراسات من مال وإعداد فني .

ثانيا: إن علم الاجتماع الريفى ، وهو العلم الذى ينبغى أن يدرس أيضا موضوع البدو ، كثيرا ما تصوره الباحثون على أنه علم خاص بالمجتمع الزراعى فقط ، ويعود هذا التصور إلى التقسيم التقليدى الذى يتبعه علماء الاجتماع فى أوروبا وأمريكا ، والذى تأثرت به

<sup>(1)</sup> مكى الجميل، البدو والبداوة في البلاد العربية، سرس الليان، 1962، ص 30 - 31.

الدراسات والبحوث فى الوطن العربي ، والمشكلة تكمن فى أن القطاع البدوى فى الوطن العربى لا يوجد مثيله فى أوروبا وأمريكا ، ولهذا عندما يدرسون المجتمع الريفى ، فإنهم يدرسون التجمعات الزراعية فقط .

ثالثا: إن الدراسات الأنثروبولوجية التي سبق وأن قام بها بعض الباحثين الأوروبيين عن البدو في الوطن العربي كانت تستهدف بالدرجة الأولى التعرف على وسائل إخضاع الجماعات البدوية لنظام السلطة الاستعمارية ، دون الاستفادة من هذه الدراسات في وضع سياسات للتنمية الاجتماعية والاقتصادية ، تستهدف نقل الجماعات من حالة التخلف إلى حالة أكثر تطورا ، وبالتالى العمل على إدماجهم في المجتمع الكلى .

وعلى ضوء الاعتبارات السابقة ، تتطلب دراسة البداوة فى الوطن العربى ، تأسيس نظرية متكاملة فى دراسة القطاع البدوى أو (الظاهرة البدوية) ، تستمد مفاهيمها الأساسية من الدراسات الميدانية للجماعات البدوية فى الوقت الحاضر ، آخذة فى الاعتبار التصور الفكرى للعلامة العربى عبد الرحمن بن خلدون ، الذى حلل ظاهرة البداوة ، متخذا من البناء الاجتماعى والسياسى للبدو أساسا لنظريته .

ومن الآراء العربية المعاصرة التي أثرت هذا الفرع التخصصي من الدراسات الاجتماعية ، دعوة كل من د . محيى الدين صابر ود . لويس كامل مليكة ، إلى ضرورة إيجاد بناء فكرى ومنهجي لنظرية عامة في علم الاجتماع البدوى ، على أن يراعي في بنائها . عدة اعتبارات من أهمها (2) :

أ ــ أن تستوعب هذه النظرية بيانات من أكثر من مصدر وبأكثر من أداة من أدوات الأنثروبولوجيا وعلم الاجتماع والاقتصاد وعلم النفس .

ب ــ لن تكون هذه النظرية ذات قيمة علمية إنْ هي لم تأخذ في الاعتبار الإطار التاريخي للبداوة العربية ، وخصائصها الدينية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية . كما أنها لن تكون ذات نفع يذكر إنْ هي تجاهلت تأثير الظروف الطبيعية في تشكيل حياة الإنسان

 <sup>(2) -</sup> لويس كامل مليكة ، و مشكلات البحوث النفسية والاجتماعية في ميدان البداوة العربية و بحث في د . محيى الدين صابر ود .
 لويس كامل مليكة ، البدو والبداوة ــ مفاهيم ومناهج ، سرس الليان ، 1966 ، ص 160 - 163 .

البدوي ، من حرارة ورطوبة وتربة ومصادر للمياه ، كما لا يمكن أن تكون نظريته متكاملة إن هي تجاهلت الطرق التي يكيف بها البدوى نفسه لهذه الظروف ، سواء على المستوى الأيكولوجي أو على المستويات الاجتماعية والسياسية والاقتصادية .

وهكذا يتضح أن بناء نظرية متكاملة فى علم الاجتماع البدوى سوف تساعد على دراسة وتحليل البناء الاجتماعي للجماعات البدوية ، كما تلقى الضوء على المصاعب التي قد تقف فى طريق تنفيذ المشروعات المخططة وخاصة مشروعات التوظيف التي تستهدف تطوير القطاع البدوى والعمل على تكامله فى المجتمع القومى .

أما المفهوم العام للبداوة فحدده البعض بأنه: «نمط الحياة القائم على التنقل الدائم للإنسان في طلب الرزق حول مراكز مؤقتة ، يتوقف مدى الاستقرار عليها على كمية الموارد المعيشية المتاحة فيها ، من ناحية ، وعلى كفاية الوسائل الفنية المستعملة في استغلالها من ناحية ثانية ، وعلى مدى الأمن الاجتماعي والطبيعي الذي يمكن أن يتوافر فيها من ناحية ثالثة (3) .

ولا شك أن العامل الحاسم الذى يقف وراء التنقلات السنوية والموسمية للبدو هو حاجات قطعانهم للغذاء ، حيث يرحلون داخل الصحراء أثناء فصل الشتاء المطر ، ويستقرون قريبا من مصادر المياه ، وعند أطراف الصحارى ، خلال شهور الصيف الجافة .

وقد كان ابن خلدون سباقا إلى تصنيف أنواع البدو عندما وضعهم فى مستويات ثلاثة تبعا لدرجة ظعنهم وبعدهم عن الحضارة ، فهناك البدو الذين يعتمدون على الإبل فى معاشهم ، ويطلق عليهم ابن خلدون اسم « الأبالة » أى رعاة الإبل ، ويليهم فى الترتيب « الشاوية » أى أصحاب الشاة ، وهم رعاة الضأن وقد وضع معهم على نفس الدرجة « البقارة » أى رعاة البقر ، ويأتى فى أسفل السلم الممتهنون للزراعة ، وهم الذين مارسوا نوعا من أنواع الاستقرار فى الواحات وحول الآبار والوديان أو عند المراكز الحضرية القريبة (4) .

 <sup>(3) -</sup> محيى الدين صابر ، ٥ عوامل التغير الحضارى في نمط الحياة البدوية ، بحث في الأمانة العامة لجامعة الدول العربية ( رعاية البدو وتحضيرهم وتوطينهم ) ، القاهرة ، 1965 ، ص 318 .

<sup>(4) -</sup> صلاح مصطفى الفوال ، علم الاجتماع البدوى ، القاهرة ، دار نافع للطباعة ، 1974 ، ص 163 .

أما الترحال الذى تقوم عليه البداوة فهو ترحال أو تنقل «كمى» ولا يعد بحال من الأحوال تنقلا « نوعيا » كما يرى الدكتور محيى الدين صابر ، فى حين نجد أن التنقل الذى تقوم عليه الهجرة ، أو يحدث فى نطاق الهجرة ، تنقل نوعى فى الغالب ، حيث ينتقل فى إطاره المهاجر من نمط حياة إلى نمط آخر ، أو من نوع من العلاقات إلى نوع آخر ، إذ تفرض الهجرة فى أدنى مستوياتها لونا من الاحتكاك الثقافى \_ الاجتماعى لمجموعة اجتماعية وثقافية أخرى ، تقوم أثناءه حالات الأخذ والعطاء والتكيف ، بينما نجد نمط البداوة \_ كنمط حياة \_ يدور فى أفق ثقافى واحد متماثل ، لأن المجتمع بمقوماته من البداوة \_ كنمط حياة من نظم قرابية وقبلية وغيرها ، ينتقل أو يرتحل أكل .

وهذا ما يؤكده (كلود بلونجرنوف) الذى يرى أن بدو الطوارق ــ على سبيل المثال ــ لا يتبعون مقتضيات الهجرة ، بمعناها العلمى ، لأنهم فى فترة الجفاف يرحلون بمواشيهم نحو المراعى الخصبة فى مالى والنيجر ، فى حين يتركون وراءهم الخيام وقطعان الماعز فى منطقة الهجار ، أى فى مواطنهم الأصلية ، مما يدل أن الطوارق كبدو هم من أكثر سكان الصحراء تنقلا ، ولكنهم ليسوا بأكثرهم هجرة (6) .

هناك ظاهرة تستحق الدراسة والبحث الميدانى ، والمقارنة، وهى ظاهرة الترحال والتنقل عند القبائل البدوية فى شمال الصحراء الجزائرية ، ذلك أن بدو شمال الصحراء يكون تحركهم وتنقلهم جماعيا ، يشمل الإنسان والحيوان والخيام ، أى أن التنقل يشمل كل شيء ، دون ترك شيء وراءهم بالرغم من أن لهم « بلدية » خاصة بهم ، وحدودا إدارية ، هذه البلدية تسمى « بلدية الأرباع » أو بلدية البدو الرُحُل . وهى البلدية التي لا يكاد ينطبق عليها تعريف البلدية حسب التنظيم البلدى فى الجزائر ، وذلك على أساس أنها : « الجماعة الإقليمية والإدارية والاقتصادية والاجتماعية الأساسية » ذلك أن بلدية « الأرباع » لا يلتزم سكانها بإقليمها ، أما إدارتها فتجد صعوبات عديدة فى تتبع تحركات مواطنيها ، وما يطرأ عليهم من تغير ديموغرافى : كالوفاة والميلاد والزواج والطلاق وغير

<sup>(5) -</sup> محيى الدين صابر ، « عوامل التغير الحضارى » ، مرجع سابق ، ص 319 .

<sup>(6) -</sup> Blanguernon, Claud, le Hoggar, Paris, Arthaud, 1965, p. 97.

ذلك ، أما اقتصادها فمرتبط بسكانها فى حلهم وترحالهم ، لأن استقرارهم أو تنقلهم مرتبط بكمية الأمطار ، وبنقاط المياه الكافية ، وهى ظواهر تسببت فى دفعهم إلى الحركة الدائمة والتنقل فى فصول معينة ، فيتجمعون فى المناطق الصحراوية فى فصل الشتاء ، ونحو « التل » فى فصل الصيف ، بحيث يصل معدل ما يقطعه البدوى سنويا حوالى ألفى كيلو متر .

ويبرز دور السلطة الإدارية للبلدية فى تعيين فرق من الإداريين ينتقلون مع مخيمات البدو ، مهمتهم الأساسية العمل على ترتيب الإجراءات الإدارية اللازمة مع البلديات الأخرى التى يمر بها البدو أثناء ترحالهم ، أو التى ينوون الإقامة بأراضيها من أجل الرعى ، بالإضافة إلى تسجيل حالات المواليد والوفيات والزواج والطلاق ، واستدعاء من ينطبق عليهم شرط الخدمة العسكرية ، وتسجيل الأطفال الذين وصلوا سن الدراسة ، إلى غير ذلك من الإجراءات الإدارية .

وهكذا يتبين لنا مرة أخرى ، أن التنقل أو الترحال الذى تقوم عليه البداوة تنقل «كمى » وليس تنقلا « نوعي »<sup>(7)</sup> ، في حين يكون التنقل الذى تقوم عليه هجرة الأفراد تنقلا نوعيا ، ذلك لأن المهاجر يغير وسطه الاجتماعى إلى وسط اجتماعى آخر جديد ، وهنا يجد نفسه أمام مشكلة « تكيفه » مع هذا الوسط الجديد ، بعكس البدوى الذى ينتقل وهو في وسطه الاجتماعي ، أو كما قال العلامة الأنثروبولوجي ( رالف لنتون ) : « لا يتعدى انتقال القبائل مجرد انتقال القرية برمتها من مكان إلى آخر (8) » .

## تكامل البدو الرُّحّل في إطار الدولة الحديثة:

يرى الكتور محيى الدين صابر أن البداوة أصبحت تمثل نمطا شاذا في المجتمع الحديث ، وقطاعا متخلفا في ضوء الظروف السياسية والاقتصادية والاجتماعية المعاصرة ، فالجماعات البدوية وجدت نفسها داخل أوطان سياسية وقوميات متعددة ، وأصبحت القبيلة بالتالى موزعة بين عدد من الوحدات السياسية ذات الحدود الدولية ، كما حدث بين جمهوريات

<sup>(7) -</sup> محيى الدين صابر ، ٥ عوامل التغير الحضارى ، ، مرجع سابق ، 319 .

<sup>(8) -</sup> لنتون ، رائف ، دراسة الإنسان ، ترجمة عبد الملك الناشف ، صيدا ، يورت ، المكتبة العصرية ، 1964 ، ص 269 .

الجزائر ومالى والنيجر وليبيا وموريتانيا ، وبين المجموعات السياسية في الجزيرة العربية ، فقد وجد البدو أنفسهم داخل حدود لم تعد فيها وحدتهم القبلية ومسارحهم الجغرافية تمثل الإطار الاجتماعي والسياسي المميز (9) .

وهكذا فإن نشأة القوميات المستقلة ، وطبيعة تكوين الدولة الجديئة ذات النفوذ الإدارى \_ كانت من أهم عوامل التغير الاجتماعي في القطاع البدوى ، ذلك لأن الدولة الحديثة بما تمتلكه من قوة وفرتها لها التكنولوجيا الحديثة ، قضت على عزلة البدوى ، وحدت من قدرته على الإفلات من سلطتها ، كما قضت على وظيفة البدوى « التقليدية » في حراسة الصحراء (10) ، وبالتالي وجد نفسه جزءا من « كل » هو الوطن القومي المستقل ، مثله مثل بقية المواطنين ، تتقاضى منه الدولة الضرائب المقررة ، وهو الذى كان يفرضها على سكان الصحراء والقوافل العابرة لها ، كما أجبرته على الامتثال للإجراءات كان يفرضها على سكان الصحراء والقوافل العابرة لها ، كما أجبرته على الامتثال للإجراءات الإدارية المحددة (11) ، وعلى خدمة العلم وأداء واجب الانتخابات ، إلى غير ذلك من الواجبات والحقوق التي حملها المجتمع السياسي القومي إلى البداوة .

ولا نسى عاملا آخر ، يتطلب البحث والدراسة ، قلب حياة الجماعات البدوية جذريا ، ألا وهو تفجر النفط والغاز الطبيعى فى الصحراء العربية ، وقيام الصناعات النفطية ، مما ساعد على ظهور بيئة حضرية جديدة فى قلب الوسط البدوى ، أصبحت تمثل حلقة اتصال بين البدوى والحضارة التكنولوجية الحديثة الآتية من المدن . ومن ثم لم يعد البدوى يجد مجالا للمقارنة بين جفاف وقساوة الحياة فى البادية ، وبين رفاهية الحياة فى المراكز الحضرية الصناعية ، وبالتالى بدأ يتطلع إلى المجتمعات الجديدة لإشباع حاجاته الجديدة .

<sup>(9) -</sup> محيى الدين صابر، و د . لويس كامل مليكة ، البدو والبداوة ، سرس الليان ، 1966 ، ص 19 .

<sup>(10) -</sup> نفس المرجع ، ص 66 .

وانظر : بيرجر ، مورو ، العالم العربي اليوم ، ترجمة محيى الدين محمد ، بيروت ، دار مجلة شعر ، 1963 ، ص 65 . (11) - محيى الدين صابر ، \$ عوامل التغير الحضاري ... » ، مرجع سابق ، ص 325 .

### ثانيا: البداوة بين الماضي والحاضر:

لن يتأتى للحقوق والواجبات المتبادلة بين الدولة والمواطنين أن تتحقق أو أن تمارس ، إلا فى نطاق الوحدة والنظرة الشمولية ، حيث تتكامل مجموع الإمكانيات الاقتصادية والبشرية والسياسية ، ولا شك أن البدو ، باعتبارهم مواطنين (رعايا) فى دولة مستقلة ، يعيشون على رقعة من الأرض هى الصحراء ، والتى تعتبر جزءا من الوطن ، فقد أصبح وصل هذا الجزء المترامى الأطراف بباق المجتمع الجزائرى الكلى ضرورة وطنية تمليها مبادىء الثورة ، والتى حافظت على كل شبر من الجزائر المستقلة .

يرى المختصون في الدراسات البدوية أن أى تصور عملى لحل مشكلة البداوة ، أو ما تعانيه الجماعات البدوية ، يجب أن يبدأ باستئصال أسباب المشكلة جذريا ، وذلك في نطاق ما يطلقون عليه بعملية « التوطين » . وهي عملية إنشائية متكاملة ، تتضمن إحداث تغيير في الظروف الطبيعية والثقافية القائمة ، بهدف تنمية الموارد البشرية والاقتصادية ورفع المستوى الاجتماعي وتحقيق التكامل الوطني ، وذلك عن طريق إدماج المجموعات البدوية ذات الثقافة الرعوية التقليدية بشكل جماعي في الوحدة السياسية والقانونية والاقتصادية والثقافية للمجتمع الكلي ، هذه العملية هي التي نطلق عليها «عملية التوطين » .

يمكن اعتبار « التوطين » اليوم في الجزائر جزءا من الحرب السلمية ضد عوامل الطبيعة القاسية في الصحراء ، لأنها حرب تعمير ، يفرضها منطق الثورة الجزائرية ، التي لا تهتم بالحلول الموضعية المؤقتة ، بقدر ما تهتم بالحلول الجذرية ومن هذه الزاوية ، فإن كل التوطين يعنى تغييرا في الظروف الطبيعية القائمة واستغلالا اقتصاديا للثروة ، فهو لا يعنى النقل ( الفيزيقي ) من مكان إلى مكان آخر ، أو نقل البدو من المناطق الصحراوية القاحلة إلى الواحات أو إلى المراكز الزراعية المستحدثة ، لأن عمليات التوطين أعمق من هذا ، فهي ذات طبيعة « ثورية » لأنها عملية إنشاء تمس بناء المجتمع ، وبالتالي فهي تتطلب تطوير علاقات جديدة ، سواء في أسلوب العمل أو في طريقة الحياة .

وحتى لا يتعرض القطاع البدوى إلى انقطاع بين قيمه ونظمه الثقافية ، الأمر الذى قد يفرغ عملية التوطين « القرية الرعوية »

أو « القرية الرعوية ــ الفلاحية » ، على هدى من المعطيات الثقافية والخلقية للبدو الرحل ، مع الرقابة المتواصلة والتتبع المستمر لتطور وتكيف هذه الجماعات مع الوسط الجديد .

### أ ــ التقافة التقليدية والعامل التكنولوجي :

يرى علماء الأنثروبولوجيا أن احتقار البدو الرحَّل للأعمال اليدوية والزراعية ، ناشيء من تصورهم لفضائل الرجل البدوى ولقيمه ومركزه الاجتماعي بين جماعته ، فالبدو الذين يعملون \_ مثلا \_ في صناعة النفط ، يتخيرون أعمالا معينة ذات علاقة بوظيفتهم التقليدية ، أو تقوم كبديل عنها ، فالجزاء الاقتصادي الذي يعود من العمل ليس هو المعيار في هذا التفضيل والإيثار ، ولكنه يعود إلى تصورهم لطبيعة العمل ومكانته بحسب القيم المرجعية لهم ، فاختيارهم الأول كثيرا ما يتجه لقيادة السيارة ، لأن المكان والمسافة هما العدو التقليدي للبدو ، والسيارة هي البديل عن الجمل ، الذي يمكنه من غايته .

يفضل البدوى أن يعمل حارسا فى شركات التنقيب عن النفط والمعادن ، لأن الحراسة ، فى نظره ، استمرار لوظيفة البدوى حامى الصحراء ، فالبدوى ( من الطوارق ) يفضل أن يعمل دليلا لمهندسى شركات النفط فى مجاهل الصحراء ومسالكها الصعبة ، لأن الصحراء علمته اليقظة والانتباه ، فالغفلة فى الصحراء معناها الضياع أو الموت عطشا تحت لهيب الشمس ، علمته الصحراء كيف يستطيع أن يرسم على الرمال بأصبعه النحيلة حريطة مفصلة للمكان المراد الوصول إليه ، لأن معرفته مسالك الصحراء تعنى الحياة .. فهو يعرف عن طريق آثار القدم من أى القبائل كان صاحب هذه القدم ، وربما تمكن من معرفة من هو بالذات ، كما يفعل رجل الشرطة حين يريد الكشف عن المتهمين وأصحاب السوابق ، فيفحص بصمات أصابعهم .

هذا مثل واحد من أمثلة كثيرة ، تخص مختلف ألوان النشاط والسلوك الأدائى للبدوى ، وهو يكفى لتكوين فكرة أولية عن أبعاد مشكلة التوطين في القطاع الصحراوي .

### ب ـ عودة إلى الماضي :

إذا كان سكان الواحات والقصور والمراكز الزراعية الصغيرة على حافة الأودية في

الصحراء الجزائرية ، يحيون حياة دون المستوى اللائق للمواطن ، فلأن مجهودهم قد استنفد في سبيل الآخرين ، ولأكثر من نصف قرن ، فمعاناتهم من نقص مياه الشرب ورى الزراعة يدفعهم إلى حفر « الفجارات » كما هو الحال بناحية « تيديكلت » أو بحفر آبار عميقة ، كما هو الحال بناحية ورقلة وميزاب ، ولهذا نجد أن ما يحصل عليه الفلاح الخمّاس من سكان الواحات يمثل نصيب المغبون المغلوب على أمره .

ولو عدنا قليلا إلى الوراء ، لوجدنا أن الصحراء الجزائرية لم تقع نهائيا تحت سيطرة الاستعمار إلا في بداية القرن العشرين ، وبعد مقاومة عنيفة وشاقة من سكانها ، لهذا لم يجد الاستعمار أمامه إلا سياسة التجميد للأوضاع الاجتماعية والاقتصادية القائمة في الصحراء ، حيث اقتصر الحكم العسكري على قمع وقهر سكانها لاستتباب الأمن ، فلا غرابة أن أخذت السياسة الاستعمارية ممثلة في العسكريين تنظر إلى الصحراء وأبنائها على أنها مناطق يكتنفها سحر المجهول وغموضه ، وتحيا في كنفها مجموعات من البشر تمثل خليطا عجيبا « لأجناس متباينة » بل واعتبروها « متحفا للأنثروبولوجيا » ، ثم قضوا على كل أثر يدل من قريب أو من بعيد عن إمكانيات الصحراء الاقتصادية ، ومواردها المختلفة ، وكان همهم هو تشجيع إصدار كتب الرحلات التي كانت ترتكز على « تشريح » عادات السكان غير المألوفة . . الغريبة .

### ج \_ إلى بلد الجمل والملح:

إلى عهد قريب ، كانت الثروة الوحيدة التي تخصصت في نقلها القوافل عبر الصحراء الكبرى هي « الملح » تلك الثروة التي تستخرج من الشمال الشرقي لجبال الهجار ، لتصدر بعد ذلك إلى سكان ساحل غرب إفريقيا ، فتستبدل حمولة قافلة من الملح بأربعة أمثالها من محصول الذرة .

تتحرك القوافل خلال شهرى ( أبريل ومايو ) لاستخراج الملح حيث تستغرق الرحلة بين (600) كلم و (800) كلم ، وقد تصل هذه المسافة إلى (1.400) كلم أو (1.600) كلم أثناء الجمع ، والملاحظ أن القوافل تضم عدة مئات من الجمال ( الإبل ) ،

والإحصائيات المتوفرة تدل أن من (3.000 إلى 4.000) جمل تشترك في عملية نقل الملح هذه<sup>(12)</sup> .

وإلى جانب تجارة الملح السابقة الذكر ، نجد تربية ورعى الإبل وبعض القطعان من الماعز ، وتمثل الإبل حوالى (12.000) رأسا ، وبما أن الرجال هم الذين يقودون قطعان الماشية نحو المراعى البعيدة ، فإن الزائر لحيم البدوى ( من الطوارق ) فى منطقة الهجار يلاحظ تغيب الرجل ، ليجد فى استقباله النساء والأطفال وكبار السن .

لكن قوافل الطوارق بدأت تفقد وظيفتها التقليدية كوسيلة للنقل ، وذلك بعد استخدام السيارات الشاحنة فى بعض المناطق . كما أدى الحد من تحركهم بين ( مالى والنيجر وليبيا وموريتانيا والجزائر ) إلى دفعهم نحو ممارسة أنشطة أخرى بديلة ، وخصوصا بعد أن ترك الفلاحون ( الخمّاسون ) مهنتهم فرارا من قسوتها ، واتجهوا وراء تخوم مواطنهم الأصلية للعمل فى شركات النفط وشركات الأبحاث الجيوفيزية .

هناك سؤال كثيرا ما طرح ، ولم يجد له جوابا حتى الآن وهو : هل يكفى استخراج المياه بطرق عصرية حديثة لكى يجعل من الصحراء جنة عامرة أو واحة كبيرة ؟ إن الدراسات التى تمت ، وحتى وقت قريب ، تؤكد أن المياه الجوفية للصحراء لا تكفى لقيام مجتمع زراعى كبير ، وإنما ينتظر منها أن تجعل مراكز العمران أكثر اتساعا وأكثر استقرارا فى المراكز الزراعية المستحدثة ، ولتسد حاجة العاملين فى حقول التعدين .

## د \_ آفاق المستقبل:

انتشرت بعد الاستقلال طرق مرصوفة أغلبها يمتد بين الشمال والجنوب، ساهمت فى تنشيط العمران بين الواحات التى تمثل مراكز العمران القديمة ، كما ساعدت على هجرة أعداد من سكان الواحات نحو الشمال أو نحو مراكز استخراج النفط. لكن هل من المتوقع أن تشرق شمس عصر جديد على سكان الصحراء خلال العشرية القادمة ، لنجد هؤلاء السكان أكثر أمنا على مستقبلهم ومستقبل أبنائهم ،

<sup>(12) -</sup> Gaudio, Attitio, les civisations du Sahara, Paris, Marabout Université, 1967, P. 91.

ويحيون حياة مرضية وأقل معاناة في مجتمع العدالة ؟

لا شك أن تطبيق سياسة (القرى الرعوية) و (القرى الرعوية ــ الفلاحية) في البيئات الصحراوية ، مع دعمها باستمرار ، سيفتح آفاقا لنمو حياة أكثر رخاء واستقراراً ، فتحسين استغلال المياه الباطنية ، والكشف عن مصادر جديدة ، وتحسين طرق الزراعة في الواحات ، ومتابعة النروة الحيوانية بالمراقبة البيطرية ، وتوفير وسائل الاتصال مع تقديم الحدمات الأساسية والضرورية للمواطن من تعليم ورعاية صحية وخدمات إدارية وغيرها ، قد تساهم جميعها في التخفيف من حدة الإقبال على الهجرة ، وترك العمل الزراعي . وحبذا لو بدأت مثل هذه المشروعات بأولئك السكان الذين يمارسون الزراعة المتقطعة أو الفصلية ، لكي يتسنى لهم الاستقرار والتوطن دون عناء ، ولكي يصبحوا المثل لغيرهم كخطوة أولى وناجحة نحو توطين واستقرار باقي الجماعات البدوية الأخرى .

### ثالثا: غط الحياة البدوية في الجزائر:

## أ ــ بين الاستقرار والتوطين :

سبق وأن عرف أستاذنا المرحوم الدكتور أحمد الخشاب « التوطين » بأنه « هو العملية الاجتاعية المترتبة » على تهجير الأفراد من جهة إلى أخرى ، وهو يعنى إسكانهم فى قرى خاصة ( أو مدن ) فى مناطق الإصلاح الجديدة ، وتهيئة أحسن الظروف لهم ورعايتهم رعاية خاصة ، ضمانا لاستقرارهم فى المناطق التى هاجروا إليها خوفا من عودتهم إلى مواطنهم الأصلية ، وإلى أقاربهم وذويهم ، والتوطين عملية إنشاء وتعمير تتضمن تغييرا فى الظروف الطبيعية القائمة ، واستغلالاً اقتصادياً للثروة(13) .

أما الدكتور محيى الدين صابر فيعرف التوطين ــ أى توطين البدو ــ بأنه: «عملية إنشائية متكاملة تتضمن إحداث تغيير في الظروف الطبيعية والحضارية القائمة ، بهدف تنمية الموارد البشرية والاقتصادية ، ورفع المستوى الاجتاعي ،

<sup>(13) -</sup> أحمد الخشاب ، سكان المجتمع العربي ، القاهرة ، مكتبة القاهرة الحديثة ، 1964 ، ص 507 .

وتحقيق التكامل القومى عن طريق إدماج المجموعات البدوية ذات الحضارة الرعوية التقليدية بصورة جماعية في الوحدة السياسية والقانونية والاقتصادية والفكرية للمجتمع القومي (14) .

فى حين يرى الأستاذ مكى الجميل أن توطين البدو هو: ﴿ إِقْرَارِ الجماعة البدوية فَى وَطَنَّهَا وَبِيعَهَا وَ وَلَكُ وَطَنَّهَا وَ وَلَكُ وَطَنَّهَا وَ إِطْلُو الْمُعْتَلَفَة ، وَذَلَكُ كُلَّهُ وَهُو البيئية المُختَلَّفة ، وذلك كلّه بغرض تهيئة المناخ النفسى والاجتماعي للاستقرار ﴾ .

مما سبق يتضع أن عملية التوطين تبقى كعملية أكثر عمقا ودلالة من عملية الاستقرار ، لأنها تحمل في طياتها معنى التحول في الحياة البدوية ، ومن ثم فإن استخدام مفهوم استغرار البدو 1 كبديل لمفهوم توطين البدو ، لا يُعبّر في حقيقته عن تغير حياة البدو ، وذلك بناء على ما يلى :

1 - أن تعبير ، استقرار » لا يوحى بالتغيير الشامل لنمط الحياة البدوية .

2- أن البدو مستقرون فعلا حسب نقط معيشتهم الخاصة ، وذلك إذا أخذنا بعين الاعتبار تصورهم للمكان ، لأن المدى الجغرافي الذي يمارس فيه البدو هذا الاستقرار أفسع بكثير نما يتضوره سكان القرى والمدن((15) .

وعلى هذا ، فإن تعبير « الاستقرار » لا يعبر عن المعنى الحقيقى لعملية تنمية البدو وربطهم بالمجتمع الكلى ، ومن ثوجيه الولاء إلى الدولة وإلى الوطن ، وبالتالى تنمية وجدان جذيد لديهم يربطهم بمساحة جغرافية محددة من الوطن ، يشعرون بالحنين إليها عند مغادرتها . وهنا تظهر أهمية التوطين بما يتضمنه من استقرار وممارسة لأنشطة جديدة من الحياة ، سواء كانت فات طابع زراعى أم صناعى أم رعوى — زراعى .

<sup>(14) =</sup> نخين الين صابر، ة التوطين ومشروغاته ه بحث في د. عيى الدين صابر، ود. لويس كامل مليكة، الهدو والبداوة ـــ مفاهنم ومناهج، سرش الليان، 1966، ض 42.

<sup>(15) -</sup> نفس المرجع ، ص 43 - 44 .

#### ب ــ تصنيف البداوة:

إذا كانت البداوة كظاهرة يتقاسمها الوطن العربى من موريتانيا غربا وحتى الإمارات العربية وعمان شرقا ، فإن الجزائر بدون شك تحتل نصيبا معتبرا من هذه الظاهرة ، ولو عدنا قليلا إلى الوراء لوجدنا أن البداوة كانت إلى حد ما تمثل النمط الأكثر سواداً فى الجزائر إبان عهد الاحتلال . فقد كانت البداوة تربط بين النشاط الزراعي والرعى فى أغلب مظاهرها . وتتحدد في نصف سكان الجزائر ، فالنشاط الزراعي كان يمارس من طرف (45%) من السكان . في حين كانت البداوة تتركز في (50%) من السكان ، ولذلك كانت البداوة تقوم بدور هام في الإنتاج والاستهلاك والنقل عبر الصحراء وتأمين طرق القوافل بين المناطق الشمالية الزراعية ومناطق الواحات الجنوبية المنتجة للتمور ، كا يمثل البدو نسبة عامة من حيث تربية الأغنام والإبل ، فقد ساهموا — حتى وقت قريب — في تغطية السوق الوطنية من اللحوم والأصواف والجلود .

أما فى الوقت الحالى ، فلا يتجاوز عدد البدو ( 120 ألف ) نسمة ، يعيشون على مساحة تقدر بحوالى ( 14 مليون ) هكتار من المراعى الجيدة والفقيرة (16) .

ومن حيث تصنيف بدو الجزائر ، نجد أن البعض يصنفهم حسب تنقلاتهم ، بُعدا أو قربا ، كالبدو الذين يلجأون إلى الصحراء فى فصل الشتاء ، وإلى المناطق الشمالية (التل) فى فصل الصيف ، كا يصنف آخرون البدو بحسب امتلاكهم للثروة الحيوانية ، إذ هناك البدو الذين يربون الإبل أساسا ، ثم تأتى فى الأهمية تربية الأغنام والماعز . كا يوجد البدو الذين يربون الأغنام والماعز فى الأساس ثم تأتى تربية الإبل فى الدرجة الثانية . وهناك البدو الذين يربون الأغنام بالدرجة الأولى ثم الأبقار فى الدرجة الثانية .

وبناء على هذا التصنيف ، تتحدد تنقلات البدو ، وذلك بحسب نوع الثروة الحيوانية

<sup>(16) -</sup> M'Hamed BOUKHOBZA, et autres, "Element sur les structures socio - économiques de l'Algérie à travers l'étude de leur désarticulation par le développement du capitalisme - durant la période coloniale", In 24ème Congrés International de Sociologie, Alger, O.P.U. (25 - 30 Mars 1974) T.I.

التى تمتلكها الجماعة ، فتنقل رعاة الإبل أكثر وأوسع مدى من تنقل رعاة الأغنام والماعز ، كما يلاحظ أن كل نوع من هذه الأنواع يتحمل درجة حرارة معينة ، ويحتاج إلى فترة خاصة للتردد على المياه(17) .

ويرى (كابوت رى) أن أحسن تصنيف للبدو ذلك الذى يعتمد على تنقلات البدو من حيث المكان والزمان ونظام التنقل<sup>(18)</sup>. في حين يصنف الباحث الجزائرى (محمد بوخبزه) بدو الجزائر حسب كمية الأمطار، إذ هناك البداوة الرطبة (أكثر من 300 مم) والبداوة الجافة (أكثر من 100 مم وأقل من 300 مم) والبداوة القاحلة (أقل من 100 مم) (19).

ومهما يكن من اختلاف بين التصنيفات السابقة ، فهى تنطلق أساسا من تأثير الظروف الطبيعية في حياة البداوة ، فعلى سبيل المثال ، نجد أن التنقل الفصلي والارتحال طلبا للعشب والماء عملية يمارسها البدو وأنصاف البدو ، وإن اختلف هذا التنقل من حيث بعد المسافة أو قربها ، كما قد يكون التنقل لجميع أفراد القبيلة بما لهم من ثروة وإنسان وخيام ، وقد يكون مقتصرا على الرعاة فقط ، في حين تمكث الأسرة وكبار المسن في مناطق القبيلة لممارسة أنواع من الزراعة المعيشية على ضفاف الأودية والآبار ، مع التنقل المحدود لرعى قطعان الماعز في مناطق القبيلة .

يطلق على تنقل البدو فى فصل الصيف (العشابة)، بمعنى أنهم يطلبون العشب لحيواناتهم فى منطقة دون أخرى بعد جفافها، وغالبا ما يكون ذلك من الجنوب إلى الشمال، فى حين يطلق على البدو الذين يتجهون من المناطق الشمالية إلى المناطق الجنوبية الصحراوية (العزابة) وذلك طلبا للدفء وتنوع أعشاب المناطق الجنوبية بعد سقوط الأمطار الشتوية فى الصحراء.

<sup>(17) -</sup> Capot - Rey, R., le Sahara Français, Paris, P.U.F. 1953, P. 251.

<sup>(18) -</sup> Ibid, P. 252.

<sup>(19) -</sup> M''Hamed BOUKHOBZA, ''Nomadisme et crise de la société pastorale en Algérie'', In actes du colloque international de l'Institut de recherches méditérrannéenes (Elevage en Méditérranée Occidentale).

### جـ ـــ التنقل والارتحال<sup>(20)</sup> :

ينتقل بدو جنوب سفوح الأطلس الصحراوى ، وجنوب جبال الأوراس ، فى بداية الصيف ، نحو التل ( الشمال ) نظرا لأن مراعيهم تصبح قليلة العشب ، بالإضافة إلى ارتفاع درجة الحرارة التي لا تتحملها قطعان الماعز والأغنام ، كما تنضب في هذا الفصل ، أغلب الآبار أو يقل مستوى مياهها ، وهكذا تبدأ تنقلات البدو مع نهاية فصل الربيع ، وبعد حصاد الحبوب ( القمح والشعير ) وهي الحبوب التي غالبا ما تكون ضئيلة المردود نظرا لاعتادها الكلي على مياه الأمطار المتذبذبة السقوط ، كما يكون البدو في هذا الفصل قد انتهوا من « زج » صوف أغنامهم .

يبدأ بدو الأرباع (يأتى تفصيل تنقلهم بعد قليل) تنقلهم فى شهر مايو ، حيث تمر جماعاتهم بجبال الأطلس الصحراوى عبر (ممر العبور) الذى يقع بمنخفض تاجوت \_ زنينة (الأدريسية حاليا) ، وهو الممر الذى يفصل بين جبال العبور غربا وجبال أولاد نايل شرقا ، وبعد عبورهم لجبال الأطلس الصحراوى يجدون أنفسهم فى منطقة السهوب الفقيرة نسببا ، حيث يمكثون فترة إلى أن يسمح لهم (أى العشابة) بالرعى فى مناطق زراعة الحبوب التى تم حصادها . كما يقوم البعض منهم بالعمل كأجراء عند أصحاب مزارع الحبوب ، أو يؤجرون حيواناتهم (الخيول والإبل) فى الحصاد والنقل ، بالإضافة إلى قيامهم ببيع منتجات الحيوانات من صوف وجلود ومشتقات الألبان ، فى حين يقوم البعض الآخر فى الاتجار فى التمور التى نقلوها معهم من الواحات ـ ومن جهة أخرى يبتاعون الحبوب والملابس والكتان من المناطق الشمالية (التل) .

أما بدو أولاد نايل الذين ينتقلون أيضا إلى هذه المناطق، فانتقالهم ليس من أجل رعى الحيوانات، وإنما بهدف العمل كأُجَراء في مزارع الحبوب ولهذا يكون تنقلهم فرديا وليس جماعيا، وبدون حيوانات.

إن تنقل البدو وترحالهم ، كا تبين مما سبق ، مرتبط بكمية الأمطار ، توفرها أو ندرتها ، فإذا كان الموسم كثير الأمطار في المناطق الأصلية للبدو فإنهم لا يبرحونها ، ولكن من الملاحظ أن عملية التنقل والترحال بدأت تنكمش نتيجة لانتشار الآلات الزراعية الحديثة في عمليات الحصاد وجني محاصيل الحبوب واستعمال وسائل النقل كالشاحنات والجرارات ، ومع انكماش نشاط البدو في هذا الميدان بشكل عام ، فإن قسما منهم طور نشاطه بشكل أو بآخر ، فاستغنى عن قسم من حيواناته ، واتخذ شاحنة أو أكثر لاستخدامها في النقل العمومي في الواحات أو في نقل حيواناته عند الضرورة من الجنوب إلى الشمال أو العكس .

وفى الشرق الجزائرى نجد بدو منطقة الزاب وجنوب جبال الأوراس ، الذين يتجهون صيفا إلى مناطق الهضاب العليا بنواحى قسنطينة وسطيف وسوق أهراس . فحتى نهاية شهر مايو تظل الحيوانات ترعى فى الأودية ، فى حين تجرى عملية حصاد الحبوب فى منطقتى بسكرة وأولاد جلال ، وما أن تنتهى هذه العملية حتى يتجه البدو إلى المناطق الشمالية ( التلية ) ، أما بدو منطقة واحة توثرت فلا يمتهنون الزراعة ( زراعة الحبوب ) وإنما يتركز نشاطهم فى امتلاك حقول النخيل الواسعة ، والتى يقوم بالاعتناء بها نيابة عنهم مزارعون مستقرون فى الواحة .

وكما هو الحال بالنسبة لبدو الوسط الجزائرى ، فإن بدو الشرق ، عندما يرحلون إلى مناطق التل ، يشاركون فى عمليات الحصاد ، كما يؤجرون حيواناتهم لنقل الحبوب ، ويبيعون منتجات الحيوانات من أصواف وألبان ، وينقلون التمور من الواحات الجنوبية إلى المناطق الريفية الشمالية لتبادلها بسلع أخرى أو بيعها نقداً ، وتنتهى العملية بأن يبتاعوا الحبوب والألبسة والمواد الغذائية النادرة لتسويقها فى المناطق الجنوبية عند عودتهم ، والتى تكون غالبا مع نهاية شهر سبتمبر أو الأسبوع الأول من شهر أكتوبر ، وهو تاريخ مناسب لجنى التمور والقيام بعمليات الحرث نظرا لأنها تمثل فترة سقوط الأمطار .

وهناك نوع من البداوة التى تقوم على التنقل المحدود ، وتقع مناطقها شمال مناطق البداوة الكاملة ، حيث ينتقل بعض أفراد القبيلة بصحبة قطعان من الأغنام والإبل للرعى في المناطق المجاورة ثم العودة إلى المناطق الأصلية يحدث هذا عند قبائل النمامشة (شرقا) وأولاد نايل (الوسط الجزائري) .

# رابعا: بدو « الأرباع » نموذج للمط البداوة الكاملة(21):

## أ \_ من هم بدو « الأرباع » ؟ :

يقال بأن أصل بدو الأرباع يعود إلى الهلاليين الذين استقروا في الخط الشمالي من الصحراء بناحية ( الزاب ) ، وكانوا آنذاك عبارة عن أربعة من القبائل البدوية أو ( العروش ) ، هم : ( العمامرة — الحجاج — أولاد زيد — أولاد صالح ) ثم زحفوا نحو الأغواط نتيجة لضغط قبائل أولاد جلال عليهم ، وأثناء تنقلهم هذا ضموا إليهم قبائل أخرى منها ( أولاد سيدى عطا الله من تاجموت ) والحرازلية ( من مسعد ) وأولاد زيد ( الذين مكثوا في الزاب ) .

أما اليوم فيشكل الأرباع حوالى (عشرة قبائل) أو عروش ، هم: (أولاد سيدى سليمان \_ أولاد بن شاعة (أو الحرازلية) \_ الحجاج \_ الزكازكة \_ العمامرة \_ المخاليف الجرب \_ العبابدة صفران \_ أولاد صالح \_ أولاد زيان \_ أولاد سيدى عطاالله).

وهناك حادثة تاريخية ذات طابع سياسى (تجاهلها أغلب الكتاب الفرنسيين الذين كتبوا عن قبائل الأرباع) إذ يرى كبار السن من الأرباع كيف قررت السلطات الاستعمارية الفرنسية تقسيم قبائل الأرباع إلى فروع عديدة ، وذلك أثر ثورة أولاد سيدى الشيخ سنة 1866 خوفا من امتداد ثورتهم نحو الأغواط.

يعتبر بدو الأرباع من أكثر البدو تنقلا في الجزائر ومن أكثرهم عددا إذا قيسوا بغيرهم ، فقد بلغ عددهم سنة 1948 حوالي (22.000) نسمة من البدو ، و (5.500) نسمة من أنصاف البدو . غير أن عدد البدو لم يتطور إلا بنسبة ضئيلة خلال اثنتي عشرة سنة ، حيث وصل عددهم سنة 1965 حوالي (22.800) نسمة ، أما في سنة 1966 وحسب أول إحصاء سكاني رسمي جرى في الجزائر بعد الاستقلال فقد أثبت أن مجموع

<sup>(21) -</sup> انظر : محمد السويدى ، « الأرباع ـــ البلدية هنا ، والمواطنون خارج حدودها » ، بحث فى مجلة ، الجماهد » اللسان المركزى لحزب جبهة التحرير الوطنى ، الجزائر ، عدد 705 ، مارس 1974 .

عدد السكان الذين تشرف عليهم بلدية الأرباع ، من البدو وسكان القرى الصغيرة من أنصاف البدو بلغ حوالي (22.498) نسمة .

## ب ـ الوسط الجغراف لبدو الأرباع:

يعيش بدو الأرباع على أرض بلديتهم التي تسمى باسمهم ( بلدية الأرباع ) ، وهي بلدية متداخلة مع بلدية الأغواط ، فهي أكبرمنها مساحة ، ولكنها أقل من حيث عدد السكان والنشاط الاقتصادي والإداري والاجتاعي ، وتعتبر بلدية الأرباع من بلديات القطاع الريفي ، لكنها تختلف عن الريف في أن (95%) من سكانها من البدو الرحل ، يقوم نشاطهم الاقتصادي على تربية الأغنام ، ويغادرها ما بين ( 60 و 70% ) عند التنقل طلبا للكلاً لأغنامهم بين الشمال والجنوب .

لهذه البلدية حدود إدارية أوسع من حدود بلدية الأغواط ، إذ تمتد جنوبا حتى حدود بلديات متليلي وبريان والقرارة ، وتحدها من الشمال ولاية الجلفة ، ومن الشمال الغربي دائرة آفلو ، أى أنها تمتد من الشمال إلى الجنوب بما يقدر بـ (240) كلم ، ومن الشرق إلى الغرب بـ (200) كلم ، وتبلغ مساحتها الإجمالية ( بعد حذف مساحة بلدية الأغواط ) حوالي (1.6) مليون هكتار ، تمثل في مجموعها مناطق صحراوية تعتمد على أمطار فصل الشتاء ومياه الآبار والعيون على ضفاف بعض الأودية .

#### ج \_ النشاط الاقتصادى:

مواطنو بلدية الأرباع مرتبطون في حياتهم ، وفي استقرارهم أو تنقلهم ، بكمية الأمطار ، وبنقاط المياه الكافية ، وهي ظواهر تسببت في دفعهم إلى الحركة الدائمة والتنقل من مكان إلى آخر ، بصفة دائمة أو في فصول معينة ( في الشتاء والصيف ) بين الصحراء والتل ، حيث يقطع البعض حوالي ( 2.000 كيلو ) سنويا ، وفي أثناء هذا التنقل قد تعبر قوافل الأرباع ، بإنسانها وغيماتها وحيواناتها ، غيمات قبائل أخرى قد تكون هي بدورها في حالة ترحال محدود ، وهنا يحدث تبادل اقتصادي ، فالأرباع يبيعون التمر والصوف والأغنام والإبل ، ومنتجاتها ، ويشترون الحبوب والملابس والأدوات المصنعة ، وهي عملية تحدث في شبه سوق ( أو معرض ) كما هو الحال في المدن الكبرى .

وعندما يبتاع الأرباع السلع المذكورة يصبح من الصعب عليهم حملها معهم إلى منطقة التل ، ولأنهم فى أول مرحلة من تنقلهم إلى الشمال ، لهذا يضطرون إلى تخزين هذه المواد عند سكان القرى الصحراوية والقصور مثل (قصر الحيران ــ العسفية ــ الدلاعة ــ الحويطة ــ تاجموت ــ عين ماضى إلخ ) . إذ من المعروف أن البدو يتخذون أصدقاء ومعارف لهم فى القرى والواحات ، يتعاملون معهم فى التجارة والتبادل ، أو فى خزن بعض المواد الغذائية والحبوب .

### د ــ التنقل والترحال :

عندما ينتقل بدو الأرباع إلى منطقة التل في فصل الصيف ، يطلق عليهم ( العشابة ) ، أى الذين يطلبون العشب لحيواناتهم ، بعد أن تكون مراعيهم الأصلية قد أجدبت لعدم سقوط الأمطار في فصل الصيف ، والملاحظ أن تنقل بدو الأرباع هذا تنقل كمى ، لأن الانتقال والترحال هنا يشمل مجموع أفراد المجتمع بمخيماتهم وحيواناتهم وأدواتهم ، أى أن البدوى ( الريفى ) عندما ينتقل من مكان إلى آخر لا يغير من علاقاته الاجتماعية وأنماط سلوكه ، بعكس الحال في المهاجر الذي يغير بيئته الحضارية والثقافية في غالب الأحيان ، ومن ثم يضطر لتكييف نفسه للوسط الجديد .

ولهذا نجد فى حالة بدو الأرباع أن المجتمع بأسره ينتقل من منطقة إلى أخرى ، دون أن يغير الفرد من وسطه الاجتاعى والثقافي إلى حد بعيد ، ومن هنا تنطرح مشكلة الخدمات الإدارية والتعليمية والصحية التى تقوم بها سلطات بلدية الأرباع تجاههم ، فعند حلول موسم التنقل الفصلى من الجنوب إلى الشمال ، تقوم البلدية بدور يختلف عن الدور التقليدى الذى تقوم به عادة البلديات العادية ، إذ بالنسبة لبدو الأرباع لابد أن ترافقهم عند تنقلهم ، فرق من الإداريين وعلى رأسهم مسئول ، وتتمركز مهمتهم فى ترتيب الإجراءات الإدارية اللازمة مع البلديات التى تخترقها قوافل العشابة ، أو مع البلديات التى تعتزم البقاء فيها بعض الوقت ، كما تعمل هذه الفرق على إيجاد مكاتب مؤقتة تسهر على هؤلاء البدو أثناء إقامتهم فى إحدى البلديات الشمالية ، طلبا للمرعى ، وتظهر أهمية هذه الخدمات الإدارية إذا علمنا أن أكثر من نصف مواطنى بلدية الأرباع وتظهر أهمية هذه الخدمات الإدارية إذا علمنا أن أكثر من نصف مواطنى بلدية الأرباع (12 ألف ) نسمة يمثلون العشابة ، يضاف إليهم العشابة من بلديات أخرى من

الجنوب، والذين كثيرا ما يصل مجموع عددهم ( 30 ألف) نسمة، تقدم لهم هذه الفرق الإدارية خدماتها.

والجدول التالى يوضح حركة تنقل العشابة خلال سنة 1973 بما فيهم عشابة بلدية الأرباع :

| 29.865  | الإنسان |
|---------|---------|
| 2.565   | الخيام  |
| 107.620 | الأغنام |
| 27.551  | الماعيز |
| 7.360   | الإبه   |
| 1.148   | الخيسول |
| 3.184   | الحميس  |

وفيما يلى منطقة تحرك بدو الأرباع التى تمتد من الجنوب إلى الشمال . ويكون عبور جبال الأطلس الصحراوى من خلال ممر ضيق يسمى ( ممر العبور ) يفصل بين ولايتي ( الأغواط والجلفة ) .

تمتد منطقة تحرك الأرباع شمالا حتى مدن تيارت وثنية الحد وغاليزان وقصر البخارى والشلالة . وجنوبا في غرداية والقرارة .

### هـ ـ سياسة توطين البدو في الجزائر:

ارتبطت سياسة توطين البدو في الجزائر بناء على النصوص المتعلقة بتطبيق المرحلة الثالثة من الثورة الزراعية التي قامت أساسا على مبدأ ترقية سكان الريف والعمل على دمجهم في عملية التنمية .

إن البدوى الذى دفعته الحاجة إلى النزوح إلى المدينة ، قد يجد فى انتظاره مختلف المشاكل التي تقف فى طريق اندماجه فى الوسط الجديد ( المدينة ) ، فلا هو قادر على الرجوع إلى وسطه القديم ، ولا بقادر على التكيف مع الوسط الجديد . ومن هذه الزاوية تظهر جليا أهمية سياسة توطين البدو وبشكل تدريجي ومخطط .

ولهذا وضعت نصوص المرحلة الثالثة من الثورة الزراعية لهذا الغرض ، أى تركيز الاهتمام على البدو الرحل ، والعمل على ترقيتهم فى مختلف الميادين ، إلا أن هذا الهدف يصعب تحقيقه ما لم يحدث نوع من الاستقرار فى الحياة البدوية . ولهذا نصت المادة (17) المتعلقة بتطبيق المرحلة الثالثة من الثورة الزراعية ( 17 جوان 1975 ) على ما يلى : ويكون تحضير مربى الماشية محل تشجيع من الدولة ، ولا سيما بإنشاء القرى الرعوية ، ولكى لا يحدث هذا على شكل طفرات ، فقد أشار ميثاق وقانون الرعى إلى كيفية التدرج فى عملية توطين البدو الرحل ، بحيث يحدث ذلك دون ظهور مشاكل حادة خصوصا فى الميادين التالية : القضاء على استغلال صغار الرعاة ، المحافظة على الوسط خصوصا فى الميادين التالية : القضاء على استغلال المكثف وغير المنظم ، زيادة نقاط المياه الضرورية ، إنشاء التعاونيات الزراعية المتعددة الخدمات للبلدية ، بحيث يكون دور هذه التعاونيات المساهمة فى بث ودعم روح التعاون بين البدو ، والاستفادة من مختلف الخدمات التى تقدمها البلدية ، مع الالتزام بتعليمات النظام التعاونى .

إن النواة التي تنشأ حولها القرية الرعوية هي المدرسة والمسجد والمركز الصحى والمركز البيطرى ومخزن الأعلاف، هذه المؤسسات تمثل المركز، وتحيط به مساكن المستفيدين.

والملاحظ أنه حتى سنة 1981 تم إنشاء (63) قرية رعوية أو فلاحية رعوية في عشر ولايات من مجموع (17) ولاية ، ذات طابع رعوى أو فلاحى رعوى .

والجدول التالى يوضح توزيع القرى الرعوية والفلاحية الرعوية حسب الولايات ، وذلك حتى سنة 1980 .

| قرى رعوية | قرى فلاحية رعوية | الولايسة             |
|-----------|------------------|----------------------|
|           | 4                | أم البواقى           |
|           | 4                | المديــة             |
|           | 10               | البويــرة            |
|           | 13               | تيارت                |
|           | 13               | سعيدة                |
|           | 8                | سيدى بلعباس          |
| 1         |                  | تلمسان               |
| 2         |                  | تبســة               |
|           | 6                | المسيلـة<br>الأغـواط |
|           | 2                | الأغـواط             |
| 3         | 60               | الجموع               |
| 63        |                  | المجمـوع الكلــى     |

استفادت بلدية الأرباع من قرية فلاحية رعوية (قرية الناصر بن شهرة ــ الرف حاليا) وتقع إلى الجنوب الشرق من مدينة الأغواط ( 17 كلم ) على أرض بلدية الأرباع ، بُدىء في بنائها سنة 1972 . ولم تنجز إلا سنة 1977 ، يبلغ عدد سكانها (938) نسمة تضمهم (142) أسرة موزعة على (120) منزلا . منها (108) منزلا مخصصا للمستفيدين . إلا أنه بعد مرور ثلاث سنوات انقلب التوازن داخل القرية وأصبح (45%) من سكانها لا يمارسون أى نشاط فلاحى أو رعوى . وهذه ولا شك ظاهرة تستحق الدراسة والتحليل .

□ الفصل السابع □

البداوة في أقصى الجنوب ببدو الطبوارق

## أولا ــ النمو والتنشئة عند بدو الطوارق(١):

يدخل الطارق إلى الحياة تحت خيمة ... وعلى رمال نظيفة خالية من الجراثيم ، فالطفل عندما يولد يوضع فى فراشه فوق الرمل الذى يعتبر أول مهد يتلقاه فى الحياة ... عندما تشعر المرأة بآلام الوضع ، عند بعض الجماعات من الطوارق ، فإنها تغادر المخيم متجهة نحو الوادى القريب ذى الرمال الذهبية النظيفة ... فتضع مولودها هناك دون مساعدة ، أو قابلة ، ثم تعود إلى المخيم حاملة طفلها بين ذراعيها ... إنها تفضل عدم إظهار آلامها لمن هن أقل منها منزلة اجتماعية .

تبدأ المرأة الطارقية فى وقاية طفلها الصغير من العين الحاسدة والأرواح الشريرة ... كما تعتقد الكثيرات من الطارقيات أن المرأة قد تصبح عاقرا إذا ما تعرضت لضربة من ذنب ( ورن ) ، ولا يتوقف الأمر على النساء وحدهن ، وإنما يتعداه إلى جنس الرجال أيضا .

وعندما يبلغ الطفل يومه السابع ، يقام له حفل بمناسبة تسميته ، وتتحدد الطريقة في وضع الاسم الجديد بأن يطلقوا عدة أسماء على مجموعة من عيدان التبن أو القش ، ثم يتم سحب أحدها ، والاسم الذي يحمله هو الذي يطلق على المولود . وعند البعض ، إذا ما وقع سوء تفاهم حول التسمية ، يؤتى ببعض العنزات .. حيث يطلق على كل واحدة منها اسم معين ، ثم تقدم هذه العنزات إلى أم الطفل لتختار عنزة منها ، ومن ثم يحمل الطفل اسم العنزة .

والملاحظ فى الأسماء التقليدية عند بدو الطوارق ، قبل تأثرهم بالحضارة الحديثة خصوصا بالإسلام ، كانت أسماء متنوعة جدا ، وغريبة فى نفس الوقت ، فالعالم الأنثروبولوجى ( هنرى لوت ) المتخصص فى دراسة طوارق الجزائر ، يروى بأنه شاهد مناسبة تسمية طفلة صغيرة حيث أطلق عليها أسم « البرد » ، وسبب هذه التسمية ، كا يرى ، يرجع ببساطة إلى سقوط « البرد » فى اللحظة التى ولدت فيها تلك الطفلة ،

a - Gast, (M), "Matériaux pour une étude de l' organisation sociale chez les kel - Ahaggar" In Lybica,: انظر - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1) - (1

b - Lhote (Henri), les Touareg du Hoggar, Paris, Payot, 1955, P.P.327 - 28.

c - Blanguernon, (C.), le Hoggar, Paris, Arthaud, 1965, P.P.142 - 43.

كا يحمل بعض أبناء الطوارق أسماء حيوانات معروفة برشاقتها أو دماثتها أو شجاعتها كالغزال والسبع والذئب والنمر والجربوع ... ، وهى أسماء كما تبدو منتشرة أيضا في بعض المناطق من الوطن الجزائرى ، كأسماء ( الغزال ، والذئب ، والسبع ، والببغاء ... إلخ ) ، لكن هذا لا يمنع من وجود أنواع أخرى من الأسماء عند الطوارق مثل ( فرحون ، ومحمد ، وموسى ، ويونس ... إلخ ) .

وعندما يبلغ الطفل حوالى خمس سنوات من العمر ، يبدأ فى مرافقة إخوته لحراسة قطيع من الماعز ... كا يبدأ فى التعرف على وطنه وما فيه من آثار وحيوانات وحشرات إلخ . كا يتعلم الطريقة التى يميز بها آثار الحيوانات على الرمال كالغزال والجمل وغيرها ، أما العصفور ذو اللون الأسود والأبيض « المولا مولا » فلا يجب قتله ، لأنه عصفور يجلب الحير معه ويبشر به عندما يغرد لنا من بعيد ، وإذا غرد فقد يعنى أن أحد الأحباب أو الأقارب سوف يصل من سفر بعيد ، أو أن شيئا ثمينا سوف نجده بعد أن افتقدناه ، أو أنه يحذرنا من خطر قد يتهددنا ... لهذا لا بد من معرفة لغته .

أما القصص الشعبية والشعر واللهجة التمهاقية والموسيقى فيتعلمها من والدته ... لأن المرأة الطارقية هي الحافظة للتراث الشعبي ، بالإضافة إلى أنها الأديبة والمغنية والشاعرة .

وإذا ما بلغ الطفل السادسة من العمر ، يبدأ في ارتداء الملابس حيث تقام له حفلة خاصة يحضرها الأقارب والأصدقاء ، وهي بمناسبة انتقال الطفل من مرحلة الحياة داخل المخيم ( مع والدته ) إلى حياة أكثر شمولية .. فيبدأ في تعلم تفصيل ملابسه ، والتحكم في صناعة الأشياء من الجلود .. أما البنت فتلازم والدتها لكي تتعلم الحياكة وغيرها ، كما تدربها لكي تصبح في المستقبل « الحارسة المفترسة » داخل خيمتها ، وهذا يعود إلى أن الرجال \_ هم في الغالب \_ في حالة تنقل بعيدا عن المخيمات .

كما يبدأ الولد في مرافقة والده في رحلاته الطويلة نحو السودان وموريتانيا والنيجر ومالى وليبيا ، حيث يتدرب على معرفة مسالك الطرق الغير معبدة في متاهات الصحراء الكبرى ، وبين صخورها ووديانها .

وعندما يبلغ السادسة عشرة من العمر ، يبدأ في ارتداء اللثام بصفة دائمة ، وتقام له بهذه المناسبة حفلة خاصة يتلقى فيها بعض الهدايا ، في مقدمتها خنجر ولثام أزرق ، ويعتبر ارتداء اللثام مرحلة انتقال من عالم الطفولة والمسئولية المحدودة إلى عالم الرجال بما فيه من إتعاب وتحرك عبر الصحراء .

والملاحظ عند الطوارق أن الفتى نادرا ما يتزوج قبل بلوغه سن الثلاثين ، والفتاه قبل بلوغها السادسة والعشرين ، كا يلاحظ ظاهرة أخرى لها تأثيرها على تركيب وبناء الأسرة ، وهى التحكم فى عدد المواليد المرغوب فيهم للموازنة بين حجم السكان فى الهجار والإمكانيات الاقتصادية التى تكفل لهم الحياة . وهى سياسة نجحت إلى حد كبير ، وتمكنوا بواسطتها من إيجاد العدد « الأمثل » من السكان الذى يمكن تغذيته فى كل الظروف ، يضاف إلى ذلك أن الطارق لا يعدد \_ فى الغالب \_ زوجاته ، إذ يكتفى بزوجة واحدة .

من عايش الطوارق على الطبيعة ، يلاحظ أنهم اشتراكيون بالفطرة ، كما هي حال سكان الصحراء عادة ، فإذا ذبح أحدهم ذبيحة أطعم منها جيرانه بأقسام متساوية ، وإذا تقدم السن بأحدهم اشترك جميع أفراد المخيم في تحمل نفقات معيشته ، فيمدونه بالسكر والشاى واللحم والملابس إلخ .. ولهذا لا يُعْرَف طارقى يمد يده متسولا .

ونتيجة لهذا التضامن الاجتماعي ، والذي عمقه فيهم الدين الإسلامي وسماحة طبيعة سكان الصحراء ، اختفت ظاهرة السرقة ، وإن حدث وارتكب أحدهم جريمة سرقة ، فإنه يعاقب بالطرد والنبذ والمقاطعة الكاملة من طرف الجماعة ، لأنه بذلك سوف يهدد القيم الأخلاقية التي توحد بينهم ، ومن ثم يهدد سلامة البنيان الاجتماعي ويعطل أداءه لوظائفه الطبيعية .

يمتثل الطوارق لتعاليم الدين الإسلامي \_ عكس ما يدعيه بعض الأوروبيين من هواة المغامرات \_ سواء في الزواج أو الطلاق ، أو في معاملاتهم اليومية ، كما لا يتعاطون الخمور رغم التغير الذي طرأ على حياتهم نتيجة لزحف الحضارة الحديثة خصوصا في أماكن التعدين واستخراج النفط أو في الأماكن السياحية بمنطقة الهجار ، فقد ظل الدين الإسلامي هو رمز المقاومة ضد الاستعمار وضد حملات التبشير التي ركزت عليهم طيلة قرن ونصف من الزمان .

## ثانيا: البداوة والجكم المحلى:

### أ ــ تطور الإدارة المحلية بتاضراست:

بعد أن حصلت الجزائر على استقلالها فى سنة 1962 ، ثم وضع حد للنظام الإدارى الحاص ، الذى كانت تدار به منطقة الهجار أثناء فترة الاحتلال ، وأصبح الهجار يشكل جزءا من الوطن الجزائرى ، مع بقاء التقسيم الإدارى الذى كان معمولا به قبل الاستقلال ( بلديتان ودائرة واحدة ) ، ولكن بتاريخ 28 اكتوبر 1963 ، وبمقتضى الأمر رقم ( بلديتان ودائرة واحدة ) ، ولكن بتاريخ 28 اكتوبر 4213 ، وبمقتضى الأمر رقم ( بلديتا البدى نص على إعادة تنظيم الأراضى الوطنية على مستوى البلديات ، أدمجت بلديتا البدو الرحل وتامراست فى بلدية واحدة هى ( بلدية تامراست ) .

وقد وجدت منطقة الهجار نفسها في وضع متخلف على جميع المستويات وذلك من حيث التنظيم الإدارى والمصالح العمومية والإطارات والأجهزة المالية والتجهيزات الأساسية ، ولهذا كان أول شيء قامت به البلدية الجديدة هو إحداث مصلحة الحالة المدنية التي بواسطتها تمكن المواطنون بمنطقة تاخراست من استخراج البطاقات الشخصية ( بطاقات التعريف ) حيث كانوا قبل الاستقلال لا يحملون أية هوية تثبت انتهاءهم للوطن الجزائرى . كما قامت البلدية بإحداث ملحقيات لها سنة 1967 ، في عدد من المراكز الحضرية الصغيرة في الهجار ، منها ما كان يبعد عن تاخراست بأكثر من ( 700 كلم ) مثل مركز ( تيمياوين ) جنوب غربي تاخراست .

وقد أدت الملحقيات السابقة الذكر ، دوراً إيجابيا فيما يتعلق بتسجيل المواليد وحالات الزواج وغيرها ، كما ساعدت على إحصاء السكان وتحديد مناطق تحركاتهم وتجمعاتهم ، بالإضافة إلى أنها ساعدت البدو الرحل من الطوارق على إلحاق أبنائهم بالتعليم . وذلك بأخذهم من مخيماتهم ووضعهم في داخلية أبناء البدو الرحل في تافراست ، كما قامت هذه الملحقيات بتقديم مختلف الخدمات للمواطنين سواء في الميدان الصحى أو الاقتصادى أو غيرها .

وفى 7 فيراير سنة 1967 نظمت أولى الانتخابات البلدية لاختيار رؤساء الجالس

الشعبية البلدية ، ومنذ هذا التاريخ أخذت بلدية تامراست دورها كاملا ضمن إطار التنظيم البلدى في الجزائر ، بالإضافة إلى وضعها كدائرة تابعة لولاية الواحات ( مقرها مدينة ورقلة ) وذلك حتى سنة 1974 .

وبمقتضى القرار رقم (74- 69) الصادر في الجريدة الرسمية بتاريخ 2 جوليت 1974 أنشئت ولاية تافراست التي تضم دائرتين: دائرة تافراست ، ودائرة عين صالح ، والملاحظ أن دائرة تافراست تمتد على جميع منطقة الهجار الشاسعة (تماثل مساحة فرنسا) ، وبما أن هذه الدائرة كانت شبه معزولة عن مقر ولاية الواحات (سابقا) وللعمل على تقريب الحدمات الإدارية للمواطنين ، أنشىء بها مقر الولاية الجديدة (ولاية تامؤاست) .

تحد ولاية تاغراست من الغرب ولاية أدرار ، ومن الشرق دائرة جانت ، ومن الشمال ولاية الأغواط ، ومن الجنوب الغربي جمهورية مالي ، ومن الجنوب الشرقي جمهورية النيجر ، أما سكانها فمعظمهم موزعون بين تاغراست والمراكز الزراعية القريبة منها ، ولهذا شهدت واحة تامراست ( مقر الولاية ) نموا سريعا في المصالح الإدارية المختلفة كمصلحة الاشغال العمومية ، والمياه والري ، ومديرية الفلاحة ، ومفتشية التعليم الابتدائي والثانوي ، والديوان الوطني للتجارة ، وغيرها .

والملاحظ أن من أهم القرارات الإدارية التي اتخذتها السلطات المحلية في تاخراست بعد الاستقلال ـ قراران استهدفا تحقيق العدالة الاجتماعية وتغيير البناء الاجتماعي القائم على التبعية ، وقد تمثلا في :

1 — إلغاء نظام العبودية العتيق رسميا وعمليا .

2 - إلغاء نظام الخماسة في الزراعة.

أما الأهداف التي قام عليها التقسيم الولائى الجديد فقد تحددت في النقاط التالية 1 — تمكين الولايات من فرص التنمية خصوصا تلك الولايات التي تعانى من التخلف والعزلة الجغرافية ، مثل ولاية تامزاست ، عن طريق تخصيص « البرامج الحاصة » لكى تتمكن من اللحاق بباقي الولايات الوطنية الأكثر تطورا .

2 — العمل على تكامل الاقتصاد الوطنى ، ولن يكون ذلك إلا بتكامل مختلف الأنشطة
 الاقتصادية الجهوية .

3 - تقريب الخدمات الإدارية للمواطنين .

4 - إفساح المجال للمواطنين للمشاركة في الحكم المحلى وفي الحياة الوطنية .

### ب ـــ إستقرار البدو ... المشكلة رقم واحد :

أما دور الإدارة المحلية تجاه البدو الرحل فيكمن أساسا في عملية الاستقرار المخطط، وهي عملية اتخذت، حتى الآن (1978) شكلا عشوائيا غير مخطط في تامراست وضواحيها، فيما عدا بعض الإجراءات الخاصة بالتعاونيات الزراعية، لأن الإدارة المختنقة بالأعمال من جهة، ونقص الإطارات المدربة من جهة أخرى، جعلها تعانى من قصور في الأداء.

إن عملية استقرار بدو الطوارق تقوم على عاملين أساسيين هما: توفير العمل المناسب، والسكن الملائم لتمط الحياة البدوية . وحتى سنة 1978 لم يتوفر أى من هذين العاملين ، ما عدا بعض الأعمال المحدودة ، فجماعات من بدو الطوارق استقرت فى تافراست وضواحيها خصوصا بعد أزمة الجفاف (أدريان \_ تابراكت \_ صورو) وظهرت نتيجة لهذا أحياء من الأكواخ والخيام ، وأصبحت المشكلة تزداد تعقيدا أمام الإدارة المحلية .

ولا شك أن الحل يكمن في إيجاد سياسة محكمة لاستقرار البدو في المراكز الزراعية القريبة ، وليس عن طريق العمل في الورشات داخل المراكز الحضرية ، لأن استقرار البدو في الأراضى ، هم وأسرهم وقطعان ماشيتهم ، يساعد على إلحاق أبنائهم بالتعليم ، وهذه عملية جوهرية في تغيير فكرة البدوى ومساعدته على التحضر والاستقرار . وبالتالى تغيير نمط الحياة البدوية تدريجيا ، فقد أثبتت الوقائع أن توفير العمل وحده للبدوى لا يحل المشكلة ، إذ قد يضطر البدوى ، تحت ضغط الحاجة ، إلى العمل ، في حين يترك زوجته وأطفاله في الخيم بعيدا عن الواحة أو مكان العمل .

لقد سبق أن حدثت \_ بعد الاستقلال \_ عملية استقرار ( محدودة ) في الأراضي الزراعية. في ( ايسليسكين ) بالقرب من (آبليسة ) . حيث احترف بعض البدو مهنة الزراعة ، كما قام بعض الرعاة بناحية تافراست بممارسة نوع من تربية الماشية القائم على الاستقرار . كما شهدت بعض التعاونيات الزراعية المزاوجة بين الرعى والزراعة ، قام فها قدماء الخمّاسين بزراعة الأرض ، في حين قام البدو برعى قطعان الماعز .

ذكر الأستاذ « مارسوجاست » كيف أن عملية الاستقرار العشوائي في حي تاهجارت بواحة تافراست ، مع انخفاض مستوى معيشة سكانه ، أدت إلى ظهور حالات عديدة لانحراف الأحداث والبغاء ، وهي ظواهر غريبة عن مجتمع واحة تافراست ، بالإضافة إلى بعض حوادث القتل والسرقة ... فالاختلاط ، والسكن الغير ملائم ، وضعف التغذية ، وتذبذب المستوى الاقتصادى للأسرة كلها ، أدت إلى ظهور طبقة عاملة معدمة ، أصبحت تشكل وسطا ملائما للانحراف .

#### ج ـ إدارة مرهقة:

من أهم المشكلات التي تواجه أجهزة ولاية تامزاست الجديدة ـ حتى نهاية السبعينات ـ النقص الملحوظ في الإداريين المدربين الذين يتمتعون بالمهارات المطلوبة في الأعمال الإدارية ، والندرة النبية في الأشخاص الذين يرغبون في شغل الوظائف الجديدة التي نشأت نتيجة لاتساع مجالات العمل في الولاية الجديدة .

وحتى مجموعة الإداريين الذين تقوم عليهم أجهزة الولاية يلاحظ عليهم الإرهاق بالأعمال والمسئوليات لدرجة أن فعالياتهم وجهودهم تكون متشتة ، يضاف إلى هذا ضعف مستويات الإنتاج في الزراعة وفي قطاع الخدمات ، وعدم تناسق الطاقات الإنتاجية مع زيادة القوة البشرية في الواحة ، كما أن الوظائف الإدارية الحكومية ، بقلة راتبها نسبيا ، وقلة ما توفره من الامتيازات الأخرى لا تغرى على الالتحاق بها ، إذا ما قورنت بما تقدمه الشركة الوطنية والأجنبية في استخراج النفط والمناجم ، والمياه والرى وغيرها ، الأمر الذي يقلل من الروح المعنوية ، ويؤدي بالتالي إلى عدم التزام النزاهة والنظام في العمل ، مما يتسبب عنه ، في الأخير ، انخفاض في مستوى الخدمات التي تقدمها الإدارة للمواطنين .

## ثالثًا: الهجرة إلى تامراست \_ أسبابها ونتائجها:

مما لا شك فيه أن الهجرة الداخلية في إفريقيا ، تعكس مدى التحول الذي أصاب البناء الاجتماعي والاقتصادى التقليدى ، فضلا عن كونها تمثل العامل الرئيسي في تشكيل الطبقات الاجتماعية الجديدة في المجتمعات الإفريقية النامية ، فالمزارع أو البدوى الذي يغادر مكان إقامته باتجاه المناجم والمراكز الصناعية ، وبقطع مسافات كبيرة في سبيل ذلك ،

يقوم بهذا من أجل العمل لفترة قصيرة ، ثم يعود إلى بيته أو مخيمه ، لكى يعاود الهجرة مرة أخرى . وقد لخص الباحث الاجتماعي الألماني « رودولفو شتافنهاغن » خصائص هجرة العمال الإفريقيين فيما يلي<sup>(2)</sup> :

- 1 ــ أن المهاجرين يتألفون من الذكور البالغين .
- 2 ــ يجرى تشغيل العمال بوجه عام لفترة محدودة .
- 3 ــ تتكرر الهجرة عدة مرات في حياة العامل الريفي .
- 4 ــ يجتاز العمال بوجه عام مسافات كبيرة سيرا على الأقدام .

5 \_ كثيرا ما تحدث هذه الهجرات على نطاق واسع ، لدرجة أنها تسبب اضطرابا بين سكان المدن والأرياف ، كما تحدث أزمة زراعية نظرا لفقد القطاع الريفى لأهم عناصره الحيوية فى العمل ، وفضلا عن ذلك فإن عدم استقرار اليد العاملة وحركية الأعمال فى هذا النوع من الهجرات ، يجعل من الصعب تأهيل اليد العاملة .

كا تتغير الهجرة فى البلاد النامية بأنها هجرة باتجاه واحد من الريف إلى المدينة ، ولهذا فهى تتسبب فى مشاكل عمرانية فى ضواحى المدن مثل نمو الأحياء القصديرية والعشوائية ، وما يترتب على ذلك من مشكلات عديدة ، إذ هى تقلل من عدد الأيدى العاملة فى الزراعة ، مما يؤدى بالتالى إلى ارتفاع أجور العمال الزراعيين ، كما تؤدى إلى ازدحام المراكز الحضرية بالسكان ، الأمر الذى يعوق البناء الاجتماعى عن أداء وظيفته الأساسية(3).

والملاحظ أن من أهم عوامل هجرة البدو الرحل من الطوارق إلى واحة تامراست العمل في ورش البناء والأشغال العمومية وفي أعمال الحراسة ، ولا شك أن انتقال البدوى إلى المراكز الحضرية حيث تختلف الظروف والعلاقات الاجتماعية والثقافية السائدة فيها ، يعنى انتقاله إلى بيئة معقدة بمواصفاتها وخصائصها ،

 <sup>(2) -</sup> شتافنهاجن ، رودولفو ، الطبقات الاجتماعية في المجتمعات الزراعية ، ترجمة ناجي أبو خليل ، بيروت ، دار الحقيقة للطباعة والنشر ، 1972 ، ط 1 ، ص 58 - 59 .

<sup>(3) -</sup> Remy - Jean, et Liliane Voyé, la Ville et l'Urbanisation, Gembloux, Edition J. Duculot, 1974, P.119.

ولهذا تعددت المشكلات التي يتعرض لها المهاجر ، ومنها(4) :

1 ــ الإحساس بالفردية بين أفراد الوسط الجديد ، مما يشعر المهاجر بالضيق .

2 ــ الإحساس بالغربة بسبب الانفصال عن العائلة القرابية ، مما يسبب للمهاجر توترا
 نفسيا ينعكس في صورة صراع مع المجتمع الحضرى الجديد .

3 ـ عدم استقرار المهاجر فى عمله إلى حين ، مما يؤدى إلى التنقل وكثرة التحول من عمل إلى آخر ، ويرجع هذا إلى تعدد ميادين النشاط الاقتصادى فى المدينة ، كما سبق شرح ذلك .

4 ــ سعة المسافة بين جيل الآباء المهاجرين وبين الأبناء أمام السمات الحضارية الجديدة
 ف المدينة ,

5 ــ صراع الأنماط الثقافية التقليدية للمهاجر مع الأنماط الثقافية التي يواجهها في المجتمع الحديث.

وفى الصحراء الجزائرية تضاعفت الهجرة الداخلية خلال العشر سنوات السابقة على الاستقلال ، وذلك مع بداية عمليات التنقيب عن النفط والمعادن ، وهى العملية التى انعكست آثارها على النشاط الزراعي فى المراكز الزراعية القريبة من تامزاست ، فكثير من المزارعين انتقلوا إلى أماكن بعيدة طلبا للعمل بأجر مرتفع ، خصوصا وأن العامل الزراعي فى تلك الفترة لم يكن دخله اليومي يزيد عن ( 1 فرنك فرنسي جديد ) مما أدى به إلى ترك عمله التقليدي ، للعمل فى ورشات التنقيب عن النفط ، التي تقدم أجرا يوميا للعامل غير المؤهل يقدر به ( 6 فرنكات جديدة ) منذ أكثر من عشرين أجرا يوميا للعامل غير المؤهل يقدر به ( 6 فرنكات جديدة ) منذ أكثر من عشرين سنة . يضاف إليها الأكل والنوم والخدمات الصحية والنقل (5) .

وقد بدأت مظاهر هذا التغير على سكان واحة جانت الذين اتجهوا نحو آبار النفط ف ( جيلي ) بمنطقة ( التناسيلي ) على الحدود الليبية ، كما تأثرت واحات توات وتيديكلت

<sup>(4) -</sup> أحمد كال وآخرون، علم الاجتماع الحضري، القاهرة، دار الجيل، 1976، ص 101.

<sup>(1)</sup> Verlet (Bruno), le Sahara, Paris, P.U.F., 1962, P. 50.

وتامراست وايدلس بقاعدة (رجان) للتجارب النووية ، وبمركز الأبحاث النووية بعين ايكر ، وببعض الشركات التي قامت بالبحث عن النفط والمعادن .

اتخذت الهجرة الداخلية إلى واحة تامزاست مظهرين:

1 — هجرة مؤقتة للعناصر الشابة من الرجال ، وذلك نحو تامزاست والمراكز المحيطة بها بحثا عن عمل بأجر ، في حين يبقى مجموع أفراد الأسرة في المخيم للقيام ببعض الأنشطة الاقتصادية البسيطة كتربية قطعان من الماعز أو القيام ببعض الأعمال المزرعية المحدودة . وفي بعض الأحيان تقوم النساء بصناعة الأدوات التقليدية من جلود الماعز كالمحافظ والأكياس وغيرها .

2 — هجرة البدو أو المزارعين نحو تاخراست بصفة نهائية ، وفى هذا النوع من الهجرة يصطحب رب الأسرة جميع أفراد أسرته ، ويدخل هذا فى نطاق ه النزوح الريفى » الذى يؤدى بالتالى إلى الاستقرار . لأن وجود الزوجة والأطفال فى الواحة هو أحد العوامل العامة للاستقرار ونمو شعور الفرد بالاستقلال والانفصال عن بيئته الأصلية ، مما يؤدى فى النهاية إلى ضعف ارتباطه بها ، وعلى هذا الأساس فإن بقاء الزوجة والأطفال فى الموطن الأصلى يمثل أحد العوامل الأساسية لاستمرار ولاء الفرد لجماعته القرابية ، لأن استقرار الريفى وتحضره ، هو الحالة التى يصبح فيها متحررا من ولائه لقبيلته ، وغير معتمد عليها اقتصاديا واجتماعيا إلا فى حدود ضيقة ، ويصبح بالتالى مواطنا فى الدولة كأى مواطن آخر ، وليس كعضو فى القبيلة التى ينتمى إليها .

والملاحظ أنه لا تتوفر إحصاءات دقيقة على مستوى أجهزة الإدارة المحلية ، تحدد عدد المهاجرين إلى واحة تامزاست من البدو الرحل أو من المزارعين الذين استقروا فيها ، ولكن الملاحظة التي يمكن تسجيلها ، هي أن موجات الاستقرار خلال السنوات الأخيرة في الواحة تركزت بشكل عام في منطقتين متميزتين :

1 ــ تتمثل أولاها فى المنطقة الحضرية داخل الواحة حيث تتركز المساكن الحديثة ومدارس التعليم والفنادق والسينها والمؤسسات الإدارية والمستشفى والمقاهى والمتاجر وغيرها .

2 ــ وتتمثل الثانية في المنطقة الواقعة بين الواحة والبرارى المحيطة بها ، وتتميز بتجمعات
 سكانية متناثرة تقوم على الأكواخ والخيام والزرائب ، حيث يسود نمط الحياة التقليدية .

وجاء فى دراسة لـ « رايموند جوس » عن ( مشاكل تحسين الهجار والنمو الحضرى فى تامزاست ) ، أنه منذ سنة 1964 بدأت الهجرة الداخلية إلى تامزاست بشكل مكثف ، ويبدو أن هذا التاريخ يمثل بداية الصراع بين جماعات ( الإيموهار ) فى ( أدرار بن ـــ إيفوغاس ) وبين سلطات جمهورية مالى فى باماكو ، وكان من نتيجة ذلك لجوء كثير من طوارق ( الإيموهار ) ألى واحة تامزاست ، وتشير بعض الإحصاءات البلدية أنه تم خلال سنة 1966 استقرار حوالى (100) أسرة من البدو ، أما دراسة ( ر . جوس ) فقد أوضحت أنه تم خلال سنة 1970 استقرار (200) أسرة ، أى ( من 1000 بلى 1000 نسمة ) من البدو ، أو ما يعادل ربع سكان واحة تامزاست آنذاك (6) .

أما في سنة 1972 فمن الصعب إعطاء إحصاءات دقيقة للبدو المستقرين بالواحة ، ويعود ذلك إلى نزوح جماعات كبيرة من « اللاجئين » من بلدان الساحل الإفريقي بسبب أزمة الجفاف الذي تعرضت له الصحراء الكبرى ، مما أدى إلى نزوح عدة آلاف منهم إلى ضواحي تامزاست ، وقد قدر عددهم سنة 1974 بين ( 8.000 و 10.000 ) نسمة ، وفي سنة 1975 دلت إحصاءات مصلحة الصحة بتامزاست أن عدد هؤلاء قد تناقص كثيرا بعد أن خفت وطأة الجفاف ، إذ وصل عددهم بين ( 3.000 و 4.000 ) نسمة ، يتلقون معونة غذائية ورعاية صحية من السلطات البلدية بتامزاست أن .

# رابعا: النشاط الاقتصادى وتفكك أنظمة الإنتاج التقليدية: أ ــ تفكك أنظمة الإنتاج التقليدية:

سار المجتمع البدوى الطارق بخطى سريعة نحو تغيير نمط حياته التقليدية ، فعلى المستوى السياسي يمثل لا الأمينوكال » بدو الطوارق على مستوى الإدارة الجزائرية ، واختفت

<sup>(6) -</sup> Josse, Raymond, "Problèmes de mise en valeur du Hoggar et de croissance urbaine à Tamanrasset" In cahier d'outre Mer, Bordeaux, 1971, P.276.

<sup>(7) -</sup> Courrier de l' U.N.E.S.C.O., N°d'Avril, 1976, P.12.

وظیفته « کسلطان » تقلیدی ، لیصبح ( شیخا ) للبلدیة ، منتخبا من طرف الطوارق وسکان المراکز الحضریة علی مستوی منطقة الهجار .

ومنذ سنة 1962 لم تعد قبائل الصحراء تدفع « التيوسى أو الجزية » للأمينوكال ، الذى أصبح يتمتع بمرتب شهرى مقابل وظيفته كنائب فى الجمعية الوطنية ( بعد الاستقلال ) أو فى المجلس الشعبى الوطنى فى السنوات الأخيرة ، كما رفض المزارعون ( الحمّاسون ) دفع نصف الإنتاج أو أربعة أخماسه ، لأصحاب الأرض التقليديين ، إذ بعد اعلان استقلال الجزائر أعلنت السلطات المحلية بتامزاست مبدأ « الأرض لمن يخدمها » ولهذا ، وتحت هذا الشعار ، رفض المزارعون العمل بنظام ( الخماسة ) واستولى البعض منهم على المزارع التى بحوزتهم ، كما قام آخرون باستصلاح أراض جديدة على ضفاف الأودية عن طريق حفر آبار جديدة .

وهكذا تخلص الخمّاسون من نظام اقتصادى تقليدى استمر أكثر من خمس وخمسين سنة ، مطبقا في منطقة الهجار .

وقد انتقل بعض المزارعين والخدم إلى واحة تامزاست هم وأسرهم ، التحق كثيرون منهم بأعمال البناء والنقل وغيرها ، وأحدثوا أحياء سكنية في تامزاست ، تكاملوا بواسطتها مع الطبقة العاملة ، وقد غلب على هذه الأحياء النمط ( القصديرى ) القائم على أكواخ القصدير والزرائب التي تفتقر إلى المرافق الصحية الأساسية ، كالمياه والمجارى والإنارة وغيرها ، وتعكس في نفس الوقت مدى انخفاض مستوى معيشة أصحابها ، كا ساعدت على انتشار هذاالنوع من الأحياء أزمة الجفاف التي شهدتها المنطقة في السنوات الأخيرة ، وكان من نتائجها نزوح عدد كبير من الطوارق إلى المراكز الحضرية بمنطقة الهجار وإلى واحة تامزاست بالذات ، طلبا لمعونة السلطات المحلية (حوالي 4.000 نسمة المحار ) .

وعلى هذا الأساس يمكن استخلاص نتيجتين ، أولاهما : أن قوة البداوة الرعوية بدأت تتجه نحو الانكماش منذ بداية القرن العشرين ، فالغطاء النباتى لم يعد يتحمل عملية الاستغلال المتتابعة ، مما قضى على عدد كبير من المواشى فى منطقة الهجار ، وبهذا لم تعد البداوة مصدرا للثروة بقدر ما أصبحت مصدرا للفاقة والتخلف . وثانيهما : ضعف الزراعة بوجه عام فى المراكز الزراعية المنتشرة فى الهجار ، إذ لا تتعدى فى معظمها

البستنة الصغيرة المحدودة المساحة، التي تعتمد على الدعم الخارجي ( بذور ــ أسمدة ــ آلات رى وحرث ــ تسليف إلخ .. ) .

وبناء على النتيجتين السابقتين ، تبرز مشكلة تنمية المجتمع البدوى التقليدى ، وضرورة العمل على تكامله مع بقية الفئات الاجتماعية فى المجتمع الجزائرى ، فالتخلف الاقتصادى لمنطقة الهجار يستلزم إيجاد خطة مدروسة ، لأن التصنيع فى الوقت الحالى ـ على الأقل ـ لا يزال أمرا صعبا ، كما أن ضعف الاستغلالات الزراعية ، وندرة الأراضى الصالحة للزراعة ، وندرة المياه ، تجعل مستقبل التنمية الزراعية والاعتماد عليها كحل الصالحة للزراعة ، وندرة النائج ـ على الأقل ـ فى الوقت الحالى .

وهكذا ، يمكن القول ، أن البداوة في المجتمع الجزائرى المستقل تشكل قطاعا متخلفا ، يتطلب سياسة مدروسة للتنمية ، وتستهدف بالدرجة الأولى استقراره وتكامله في نطاق المجتمع الكلى الجزائرى ، وهي السياسة التي عارضها كثير من الأوروبيين من ذوى النزعة الاستعمارية والذين كثيرا ما نادوا في كتاباتهم بضرورة الإبقاء على بدو الطوارق على طبيعتهم ، ينتقلون من دول الساحل الإفريقي ، بعيدون عن الخدمات التي يتمتع بها سكان الواحات والمدن الجزائرية ، وبالتالى انتاؤهم للوطن الجزائرى شكليا ، ومن أمثلة هذه البحوث ما كتبه النقيب الفرنسي ( لوكوانتر ) سنة 1953 تحت عنوان : « طوارق الهجار \_ مجتمع بربرى صغير في مواجهة الإسلام والعالم العربي » .

وقد تصدى بعض الكتاب الإفريقيين للرد على هذه النزعة التى استهدفت تمزيق الشعوب الإفريقية عن طريق إحياء الفكرة « الرسية » ، فقد كتب الباحث النيجيرى « بوبوحمة » مبينا أهمية تكامل سكان الصحراء الكبرى من البيض والسود في مجتمعاتهم الكلية ، فقال (9) : « ... إن مفهوم ( الطوارق ) أصبح يعنى مفهوم ( العرب ) وذلك كحقيقة ثقافية للشعوب التي لها نفس النقافة العامة ونفس الدين ... ففكرة الجنس الواحد لم تكن لها أهمية في النوبة القديمة ... كا أن العرب اليوم هم من البيض والسود ،

<sup>(9) -</sup> Hama (Boubou), "Recherches sur l'histoire des Touares Sahariens et Soudanaix", In Etudes Nigériennes, Niamey, 1963, No. 9, P. 320.

وفي مصر الحالية شعب عربي واحد ... » .

### ب ــ النظام الزراعي التعاوني في منطقة الهجار:

مع بداية سنة 1966 شهدت منطقة الهجار أول تطبيق للنظام التعاوني التدريجي في الأراضي الزراعية ، والذي يقوم أساسا على تغيير علاقات العمل التقليدية التي كان يقوم عليها النظام الزراعي العتيق ، كا كانت انطلاقة النظام التعاوني كبداية لعملية الاستقرار على أسس منظمة وعادلة ، استفاد منها المزارعون ( الخماسون ) والذين كانت بحوزتهم مساحات صغيرة من الأراضي ، بالإضافة إلى بعض الشباب من الطوارق .

استهدف النظام التعاوني ، منذ البداية ، تنفيذ مخطط اقتصادي في الميدان الزراعي وتقدر مساحته بحوالي (120) هكتارا ، حيث تم تجميع ( 25 مزرعة ) في منطقة الهجار في ( 15 تعاونية ) ، منها تعاونيات إنتاجية وأخرى استصلاحية ، تضم حوالي (383) متعاونا ، أغلبهم من الخمّاسين السابقين (10) ، أما البدو من الطوارق ، فقد تراجع بعضهم عن العمل في الأرض ، وفضلوا تربية قطعان الماعز وبعض رؤوس الضأن ، وذلك في نطاق انضمامهم لبعض التعاونيات .

ولكن بالرغم من تدعيم السلطات المحلية للتعاونيات فقد تناقص عددها تحت تأثير عدد من العوامل ، لخصها « ج . كينان » في (١١) :

1- العوامل الطبيعية والفنية ، وتتمثل فى نقص المياه والآلات والفنيين لتسيير المؤسسات التعاونية ، بالإضافة إلى نقص تكوين المتعاونين لاستعمال المضخات الحديثة وصيانتها .
 2- أزمة الجفاف التى حلت بالمنطقة ابتداء من سنة 1968 ، والتى أدت فيما بعد إلى نقص المياه والقضاء على الغطاء النباتى للمراعى .

<sup>(10) -</sup> Bourgeot(A), "Rapport esclavagistes et conditions d'affran chissement, chez les Imuher-Twareg Kel-Ahaggar", In esclavage en Afrique pré-colonial, Paris, Maspéro, 1975, p. 96.

<sup>(11) -</sup> Keenan ( Jéremy ), "Social Change Among the twareg of Ahagar Algéria", In Arabs and Berbers, London, Ed. By Gellner and Ch. Micand, 1973, p. 359.

أما القطاع الرعوى فقد أصيب بهزات عنيفة تعود لعدة أسباب بعضها طبيعي والبعض الآخر سياسي بشرى ، وفيما يلي بعضا منها :

1-التغيرات الاجتماعية الاقتصادية التي شهدها بدو الطوارق والتي أثرت في العلاقات الاجتماعية بين مختلف الفئات التقليدية ، كما أثر تغير نظام الملكية القائم على الخماسية إلى النظام التعاوني ، بالإضافة إلى انتشار التعامل بالنقودبدل المقايضة والتبادل . 2 - التلف الذي أصاب الغطاء النباتي نتيجة للجفاف الذي حل بالصحراء الكبرى في الفترة من 1968 إلى 1974 ، وكانت نتائجه عميقة على المجتمع البدوي ، لأنه أصاب مجموع بلاد الساحل الإفريقي ، وهو الأمر الذي لم يتمكن معه الطوارق من تغيير وسطهم الطبيعي إلى وسط آخر أكثر خصبا ، كما كان يحدث في حالات الجفاف المحدود ، يضاف إلى ذلك أن النظام الاجتماعي التقليدي أوجد نوعا من التوازن الأيكولوجي في فترات الجفاف ، بأن سمح لأفراده بمزاولة التعرض للقوافل العابرة للصحراء الكبرى .

وقد سجل المجلس الشعبى البلدى لتاخراست فى تقرير له بتاريخ (9/1/19) أن (12) : « ... القحط قد أدى إلى القضاء على العدد الأكبر من قطعان الماشية التى تشكل الثروة الأساسية للبدو فى المنطقة ، ولهذا فإن التخفيف من وطأة هذه الأزمة يستلزم الإسراع فى عمليات الإسكان الريفى المخطط لهؤلاء البدو فى نطاق عملية الاستقرار » .

## جـ ــ العمل المأجور وتغير البناء الاجتماعي التقليدي لبدو الطوارق :

يرى الدكتور محيى الدين صابر أن دوافع العمل فى المجتمعات التقليدية تثير مشكلة حيوية فى مختلف أوجه النشاط الاقتصادى ، سواء فى الزراعة أو فى الصناعة الاستخراجية كالنفط والتعدين ، لأن العامل فى هذه المجتمعات يترك العمل حين يجد المال الذى يسد به حاجاته العاجلة ، ذلك أن فكرة « تجميع الثروة » غير قائمة لديه فضلا عن أن الثروة نفسها لا تثير فى ذهنه الصورة التى تثيرها فى ذهن عامل فى المجتمع الصناعي (13).

<sup>(12) -</sup> Rapport de l' A.P.C. de Tamanrasset, 9 Janvier 1974.

<sup>(13) -</sup> يحيى الدين صابر ، التغير الخضاري وتنمية المجتمع ، سرس الليان ، ص 232 .

وإن كان العامل بأجر قد أدى إلى ظهور تغيرات في البناء الطبقى للمجتمع الريفى في البلاد النامية ، فإن طبيعة هذه التغيرات تختلف من مجتمع إلى آخر ، ولكن الظاهرة الملاحظة هي أن العمل بأجر في هذه البلاد ، قد أضعف من قوة الجماعات التقليدية الحاكمة (14) ، كما هو الحال عند بدو الطوارق ، فقد ذهب البدوى منهم إلى الواحة ليعمل بأجر عند ساكنها الذي كان يحتقره ، تحت تأثير الحاجة ، كما عملت المشروعات الزراعية الكبيرة والمخططة ، التي تبنتها بعض الدول على انكماش مسارح البداوة ، وتحكمت في تحركات البدو (15) .

كما حدث فى الجزائر نتيجة لتطبيق المرحلة الثالثة من الثورة الزراعية فى القطاع البدوى ( فى نوفمبر 1975 ) .

أما موقف البدوى من العمل اليدوى ومدى استجابته له ، فيقوم على تصوره لفضائل الرجل البدوى ولوظيفته فى المجتمع ، وعلى تصوراته الخاصة بالعرض والشرف والكرم والنخوة ، وتصوره للزمن وللملكية وللقيادة ، وهي تصورات لا تتجاوب مع التنظيم الفنى للأعمال الإنتاجية الحديثة ، وهي الأعمال التي تقوم أساسا على الدقة والطاعة والالتزام بوقت محدد ، وعلى تسلسل الأوامر والمسئوليات وغير ذلك .

وبالنسبة لمفهوم العمل في الزمان « المستمر » عند بدو الطوارق نجد أن المستقرين منهم في واحات الهجار كانوا \_ في فترة سابقة لا تزيد عن عشرين سنة \_ يكرهون العمل اليدوى ، ويحتقرون من يقبل على العمل لمدة معينة ، أو من يربط نفسه بوقت محدد لأداء عمل يدوى معين ، لأن العامل بأجر \_ كا يرون \_ هو الشخص الذي لا يملك نفسه ، وبالتالى فهم يفسرون « ارتباط العمل بالزمان » على أنه نوع معين من ها السجن » وتقييد الحرية ، أو أنه مرادف لمفهوم العبودية .

<sup>(14) -</sup> Rambaud (placide), Société Rurale et l'Urbanisation, paris. Editions du Seuil, 1974, p.p. 83 - 90.

390 مركز تنمية المجتمع في العربي ، 1962 ، ص 22 - 22 .

إن طلب العمل عند بدو الطوارق ، في منطقة الهجار ، ليس ظاهرة فردية ، وإنما يكون على مستوى الجماعة القرابية التي ينتمي إليها الفرد ، فالجماعة هي التي تتخذ القرار مما إذا كان من الضروري أن يلتحق أحد أفرادها بنوع معين من العمل أم لا ، لأن الجماعة تعتبر أن هذا الفرد سوف يمثلها (خارجيا) \_ في الواحة \_ كا أن الأجر الذي يحصل عليه ليس ملكا له وحده ، وهكذا فإن هجرة الطارق إلى الواحة تتسم بتضامن العائلة ( الأمزاغ ) وتدخلها في تنظيم الهجرة من أجل العمل بأجر ، لأنها هي التي تحدد من يهاجر من أفرادها ، ومتى يهاجر ، ومتى يعود ، ليأخذ مكانه فرد آخر من العائلة ، والذي غالبا ما يحل محل الأول وفي نفس العمل ، سواء كان حراسة أو غيرها ، كا يلاحظ اقتصار هجرة الطوارق إلى الواحة على الذكور دون الإناث ، لأن من يهاجر بزوجته وأطفاله ، معناه الاستقرار في واحة تامزاست بصفة دائمة .

وإذا كان الطارق كبدوى ، يكره العمل اليدوى المرتبط بالزمان والمكان ، فإنه مع ذلك يقتنع بأهمية العمل إذا طلب منه رؤساء الجماعة القرابية ذلك ، كا أن الجماعة إذا قررت أن ينقطع أفرادها عن العمل فإنهم ينقطعون دون إبداء الأسباب ، وهذا ما عانت منه شركات البحث عن النفط والمعادن منذ سنة 1952 ، إذ كثيرا ما تنقطع مجموعة من العمال تنفيذا لقرار الجماعة القرابية (16) .

ومهما يكن الأمر ، فإن الملاحظة الجديرة بالتسجيل هنا ، هي أن نسبة البدو العاملين إلى مجموع العمال بمنطقة الهجار لا تتعدى (10%) وهي ظاهرة لها مدلولها ، إذا اعتبرنا

a - Riffault (Marie Cécile), "Salariat et Culture tra ditionnelle une application à partir du Sud Algérien": انظر (16) In revue Tunisienne des Sciences Sociales, Tunis, C. E.R.E.S., 1974, n° 33 à 36, 11ème année, p.p.212 - 16. b - Bourgeot(A), "Nomadisme et sédentarisation - le processus de l'intégration chez les kel - Ahaggar", In Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerrannée, Aix - en - provence 1972, N° 11.

c - Gast(Marceau), "Alimentation des populations de l'Ahaggar", Résumé par H. Lhote, In l'Anthrologie, paris, 1970, Tome 74 P.127,

إذا اعتبرنا أن العمل المأجور فى المجتمع التقليدى يعتبر من أهم العوامل المساعدة على الاستقرار ، والأخذ بأسباب الحياة الحديثة .

# خامسا: التعليم كأداة للتنمية الاجتماعية في الوسط البدوى:

إلى وقت قريب كانت المرأة في الأسرة الطارقية تمثل دور المدرسة لأطفالها ، إذ هي التي تعلمهم اللهجة « المتهاقية » كما تعلمهم القراءة والشعر والعزف على آلة الأمزاد الوترية ، بالإضافة إلى حفظ شجرة الأنساب يساعدها في ذلك ( الطالب ) الذي يقوم بتعليم أطفال المخيم مبادىء الدين واللغة العربية وبعض السور من القرآن .

ولكن مع تعقد الحياة في منطقة الهجار ، واتجاهها في التخصص ، انسلخت من الأسرة الطارقية المستقرة بعض هذه الوظائف ، وأصبح التعليم والتربية في الواحة من اختصاص المؤسسة التعليمية الحديثة ، وإذا كانت الطريقة التقليدية في التعليم لا يزال معمولا بها إلى جانب التعليم الحديث ، حيث يرسل الآباء أبناءهم في الصباح الباكر إلى ( الطالب ) لقراءة القرآن ومبادىء الدين ، ثم يتجهون بعد ذلك إلى المدرسة الحكومية لتعلم اللغة ومختلف العلوم الحديثة .

وبالرجوع إلى تاريخ دخول التعليم الحديث إلى منطقة الهجار ، نلاحظ أن هذا النوع من التعليم رافقته فكرة نشر الثقافة الفرنسية ( لغة وتاريخا وآدابا ... ) وذلك بواسطة إحداث أقسام مدرسية بدوية ، منذ سنة 1947 ، تقوم على أساس تنقل المعلم مع المخيم ، دون فصل التلميذ عن وسطه وعائلته ، ومع هذا فقد لاقت هذه التجربة صعوبات عديدة من أهمها : أن الطفل البدوى لم يكن متفرغا للدراسة كما هو الحال فى المجتمع الحضرى ، لأن المجتمع التقليدى ، يفرض على أفراده ، منذ الصغر ، القيام بأدوار مختلفة على مستوى المجتمع والأسرة ، الأمر الذى يصعب معه الاستمرار فى الدراسة ، ولهذا لم يستفد من التعليم فى منطقة الهجار سوى مجموعة قليلة من أبناء المستقرين خصوصا فى واحة تامزاست .

وإن كانت الجزائر لم تشجع ، بعد استقلالها ، هذا النوع من التعليم المتنقل ، نظرا للصعوبات العديدة التي تعترض تطبيقه (صعوبة التموين ــ نقص الخبرة ــ نقص الإطارات اللازمة ــ ضعف التجهيزات وغيرها ) فإنها أنشأت داخليات لأبناء البدو

الحضرية الكبيرة فى الصحراء ، منها ( متليلى \_ ورقلة \_ عين صالح \_ تامراست \_ جانت ايدلس \_ أبليسة \_ الأغواط )(17) .

وبالنسبة لمنطقة الهجار ، فقد أنشأت الدولة ثلاث داخليات سنة 1965 في واحات تامراست ، وايدلس وآبليسة ، وذلك بهدف التغلب على مختلف الصعوبات التي تعترض نشر التعليم بين أبناء البدو الرحل<sup>(18)</sup> ، وفي نفس الوقت الاستفادة من الإمكانيات المادية والبشرية التي تتوفر عليها المراكز الحضرية من حيث المبانى الصحية وتوفر المياه والمواد الغذائية والملابس والأدوات المدرسية ، بالإضافة إلى وجود الإداريين والمستخدمين الذين يقوم عليهم سير هذه الداخليات .

أما دور هذه الداخليات في التغير الاجتاعي في الوسط البدوى ، فيظهر بوضوح عندما يزور ابن البدوى مخيم والديه في أثناء العطلة الصيفية ، إذ يأتى وقد تغير سلوكه نتيجة احتكاكه بالثقافة الخارجية التي يتمثل بعض عناصرها ، وتصبح جزءا من سلوكه وتفكيره ، كما يحمل لأقاربه وأبناء عشيرته ، هذه العناصر الثقافية الجديدة ... « فهو يتمتع بتعليم منظم في الزمان والمكان ، وينام على سرير نظيف ، ويتناول غذاءً متنوعا وصحيا ، ويمارس الرياضة مع أقرانه في المدرسة ، كما يتلقى الرعاية الصحية المنظمة .. » ، إنها ميزات تكسبه اعتبارا اجتاعيا بين أبناء مخيمه . -

ولتسهيل وظيفة هذه الداخليات ، تقوم السلطات البلدية بتامراست ، بإلحاق أبناء البدو الرحل إجباريا بها ، إذ هي التي تأخذهم من مخيماتهم كما تتحمل مسئولية إعادتهم إلى مخيماتهم أثناء العطلة الصيفية .

لقد اصطدم التعليم بشكل عام عند بدو الطوارق ، بعدة صعوبات تعكس مدى ثبات التقاليد في وجه أى تغير اجتماعي أو ثقافي ، ويمكن تلخيص أهم هذه الصعوبات فيما يلى :

<sup>(17)</sup> محمد السويدى ، ﴿ مَعَ أَبَنَاءَ البِدُو الرحل في مدينة الأغواط ﴾ ، مجلة ﴾ الجاهد ﴾ اللسان المركزي لحزب جبهة التحرير الوطني ، الجزائر ، عدد 691 ، نوفسبر 1973 .

<sup>(18)</sup> Rachid Aktouf, "Nomadisme et sédentarisation en Ahaggar" In Biologie des populations Sahariennes, colloque International, Alger, Institut de Santé Publique, (23 - 25 Octobre 1969) P. 127.

1 — وجود تنافر بين التعليم الحديث ونمط الحياة البدوية ، ذلك أن مكان المدرسة يوجد إما فى تامزاست أو فى أحد المراكز الحضرية الأخرى ، وهذا يتطلب من الطفل الطارق أن يكون مستقرا ، وبالتالى لن يتمكن من الدراسة ما لم يجد مكانا للإقامة والغذاء ، وقد قامت السلطات المحلية بالمنطقة ، بالتعاون مع وزارة التعليم الابتدائية والثانوى ، بإحداث الداخليات الابتدائية ، وحفز آباء الأطفال على إلحاق أبنائهم بها ، ومع هذا فإن مجموع الداخليات بمنطقة الهجار الخاصة بأبناء البدو الرحل لا تستوعب سوى (300) تلميذ .

2 — عدم تساوى نسبة التعليم بين الذكور والإناث ، لأن بدو الطوارق يعتبرون أن ذهاب أبنائهم إلى المدرسة هو التغير بحد ذاته ، أى يصبح الطفل متنكرا لمجتمعه الأصلى ولثقافته . ولهذا ألزموا الفتاة بالبقاء بعيدة عن تأثير الثقافة الجديدة التي يتسبب فيها الذهاب إلى المدرسة ، في حين بقى تعليم الذكور محدودا .

3 — أن إلحاق أطفال البدو بالمدرسة الحديثة يسبب للأسرة تكاليف لا تتحملها عموما ، أسرة من ذوى الدخل المحدود فى منطقة الهجار ، وذلك بالرغم من مجانية التعليم ووجود الداخليات الخاصة التى تتكفل بتعليم الأطفال ، بالإضافة إلى تغذيتهم وكسوتهم ونقلهم من مخيماتهم ، وإعادتهم إليها أثناء العطلة .

تشير إحصائيات مديرية التربية والثقافة والشباب بتامزاست، أن عدد المدارس الابتدائية بمنطقة الهجار ــ سنة 1976 ــ بلغ 18 مدرسة ، بالإضافة إلى متوسطة واحدة (إعدادية) ، يؤمها حوالى (3.064) تلميذا وتلميذة ، منهم (2.233) من الذكور ، أو (74.9%) ، و (830) من الإناث أو (25.1%) ، ويفسر سبب انخفاض نسبة الإناث في التعلم الابتدائي في منطقة الهجار إلى العوامل التالية :

أ ــ سيطرة الفكرة التى مؤداها أن المسلمة يجب أن تبقى فى المنزل لتقوم بشئون البيت والأسرة ، لأن التعليم فى المدرسة مرتبط بالحياة الحديثة ، وهذا يعنى فى نظر البدوى ، خطرا يهدد كيان الأسرة التقليدية بالتفكك .

ب ــ اعتبار تعليم البنت لا فائدة من ورائه ، ما دامت غير مطالبة بأى نشاط اقتصادى معين خارج البيت .

ج \_ أنه كلما تقدم السن بالبنت ( 12 سنة ) زاد من احتمال فصلها عن التعليم ،

إذ تبين الإحصاءات أنه لا توجد بنت واحدة في واحة تافراست وصلت إلى مستوى الشهادة الابتدائية ( سنة 1977 ) .

أما فيما يتعلق بالتعليم المتوسط ( الإعدادى ) فتضم منطقة الهجار مدرسة متوسطة واحدة بها (406) تلميذا خلال السنة الدراسية 75 - 1976 ، منها (36) تلميذة فقط ، أى بنسبة (406) من الإناث ، مقابل (22.1%) من الذكور ، وهي نسبة لم تتغير كثيرا خلال سبع سنوات ، مع ملاحظة غياب البنت البدوية في هذه المرحلة من التعليم .

يرى « ر . جوس » أن البدو لا يلحقون أبناءهم بالتعليم الحديث إلا بنسبة ضئيلة جدا ، فقى سنة 1978 لم تتعد نسبة أبناء الطوارق في التعليم الابتدائي (10%) فقط من مجموع عدد الأطفال في سن الدراسة ، كما بينت الإحصاءات التي تصدرها مديرية التربية بتامزاست ، أن معدل التردد على المدرسة بين أبناء البدو ظل ساكنا عدة سنوات دون تغير ملحوظ ، الأمر الذي يعمق من هامشية الجماعات البدوية ، خصوصا إذا علمنا أنهم حتى الآن (1977) لا يمثلون سوى نسبة (10%) من مجموع العمال في منطقة الهجار كلها .

مراجع الكتاب حسب الفصول

# \_ مراجع الفصلين : الأول والثاني ب

- 1 أبو القاسم سعد الله، الحركة الوطنية الجزائرية \_ ج 3، القاهرة، معهد
   البحوث والدراسات العربية، 1975.
  - 2 أحمد توفيق المدنى ، هذه الجزائر ، القاهرة ، مكتبة النهضة المصرية ، 1956 .
    - 3 أندريه فيليب ، من أجل اشتراكية إنسانية ، القاهرة ، دار المعرفة ، 1970 .
- 4 أنور الجندى ، الفكر والثقافة المعاصرة في شمال إفريقيا ، القاهرة ، الدار القومية للطباعة والنشر ، 1965 .
  - 5 جرمين تيلون ، حقائق عن الجزائر ، القاهرة ، الدار القومية ، د . ت .
- 6 جرار شالیان ، مصاعب الاشتراکیة فی الجزائر ، ترجمة جورج طرابیشی ،
   بیروت ، منشورات دار الطلیعة ، 1964 .
- جمال الدين الألوسي ، الجزائر بلد المليون شهيد ، بغداد ، وزارة الثقافة والإعلام ،
   1970 .
- 8 جوان جلیسبی ، ثورة الجزائر ، ترجمة عبد الرحمن صدق أبو طالب ، القاهرة ،
   الدار المصرية للتأليف والترجمة ، د . ت .
- 9 رئاسة الجمهورية ، مديرية الإعلام ، وثائق الذكرى العشرين للثورة الجزائرية ،
   الجزائر ، نوفمبر 1974 .
- 10 فرانزفانون ، سوسيولوجية ثورة ، ترجمة ذوقان قرقوط ، بيروت ، دار الطليعة للطباعة والنشر ، 1970 .
- 11 فرانزفانون ، معذبو الأرض ، ترجمة الدكتور سامي الدروبي والدكتور جمال الأتاسي ، بيروت دار الطليعة ، 1966 ، ط 2 .
  - 12 فيليب رفلة ، جمهورية الجزائر ، القاهرة ، مكتبة الأنجلو المصرية ، 1962 .
- 13 صلاح العقاد ، الجزائر المعاصرة ، القاهرة ، معهد الدراسات العربية العالية ، 1964 .
  - 14 صلاح العقاد ، المغرب العربي ، القاهرة ، مكتبة الأنجلو المصرية ، 1966 .
- 15 صلاح مؤید ، الثورة فی الأدب الجزائری ، الجزائر ، مكتبة الشركة الجزائریة ،1963 .

- 16 شريف حتاتة ، رحلة الربيع إلى الجزائر ، القاهرة ، ( سلسلة من الشرق والغرب ) .
- 17 ليون فيكس ، الجزائر حتف الاستعمار ، ترجمة محمد عيتاني ، بيروت ، مكتبة المعارف ، ط 2 ، د . ت .
- 18 المحافظة السياسية للجيش الوطنى الشعبى ، ثورة نوفمبر الخالدة ، الجزائر ، نوفمبر 18 . 1971 .
  - 19 د جهود السنوات العشر ٥ الجزائر ، الطباعة الشعبية للجيش ، 1975 .
- 20 « الجزائر » ( مجموعة المحاضرات التي ألقيت بمعهد الدراسات الإسلامية في الموسم الثقافي الثالث عام 1963 1964) ، القاهرة ، معهد الدراسات الإسلامية ، 1964 .
- 21 علال الفاسي ، الحركات الاستقلالية في المغرب العربي ، القاهرة ، مطبعة الرسالة ، ط 1 ، 1948 .
- 22 مسعود مجاهد، أضواء على الاستعمار الفرنسي في الجزائر، عمان، المطابع التعاونية، 1960.
- 23 محمد ظریف الصباغ ، في الطريق إلى الجزائر ، حلب ، مكتبة \_\_ ربيع ، ط 2 ، د . ت .
- 24 محمد صالح الصديق ، الجزائر بين الماضي والحاضر ، القاهرة ، الدار القومية ، د . ت .
- 25 محمد البشير الإبراهيمي ، عيون البصائر ، الجزائر ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، د . ت .
- 26 محمد عبد المنعم الشرقاوى ، و د . محمد محمود الصياد ، ملامح المغرب العربي ، الإسكندرية ، منشأ المعارف ، 1959 .
- 27 محمود قاسم ، الإمام عبد الحميد بن باديس ، القاهرة ، دار المعارف بمصر ، 1968 .
- 28 محمد طه الحاجرى ، جوانب من الحياة العقلية والأدبية فى الجزائر ، القاهرة ، معهد البحوث والدراسات العربية ، 1968 .
  - 29 وزارة الأخبار ، الجزائر ماضي وحاضر ، الجزائر ، 1969 .
- 30 هنری کلود ، وآخرون ، الاستعمار الفرنسی فی المغرب العربی ، ترجمه محمد عیتانی ، بیروت ، دار المعارف ، د . ت .

## \_ مراجع الفصل الثالث \_

## أولاً : مراجع ووثائق بالعربية :

- القادر على ، جغرافية الجزائر ، طبيعية \_ بشرية \_ اقتصادية ،
   دمشق ، مطبعة الإنشاء ، 1968 ، ط 2 .
- حسن بهلول ، القطاع التقليدى والتناقضات الهيكلية فى الزراعة بالجزائر ،
   الجزائر ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، 1976 .
  - 3)فيليب رفلة ، جمهورية الجزائر ، القاهرة ، مكتبة الأنجلو المصرية ، 1966 .
- عبد اللطيف بن أشنهو ، الهجرة الريفية في الجزائر ، ترجمة عبد الحميد
   أتاسى ، الجزائر ، مركز الأبحاث ، في الاقتصاد التطبيقي ، د . ت .
- ک) شتافنهاجن ، رودولفو ، الطبقات الاجتماعیة فی المجتمعات الزراعیة ، ترجمة
   ناجی أبو خلیل ، بیروت ، دار الحقیقة ، 1972 ، ط 1 .
- عبد الله جندى أيوب ، الاستيطان الفرنسى فى الجزائر 1830 1919 ،
   ( رسالة دكتوراه فى الآداب من قسم التاريخ ) ، القاهرة \_\_ كلية الآداب ،
   1969 .
- کلود هونری ، وآخرون ، الاستعمار الفرنسی فی المغرب العربی ، نرجمة
   محمد عیتانی ، بیروت ، دار المعارف ، د . ت .
- 8) محمد صفى الدين ، « بعض مشاكل السكان فى الجزائر » ( مجموعة المحاضرات التى ألقيت بمعهد الدراسات الإسلامية ، فى الموسم الثقافى الثالث المحاضرات التى ألقاهرة ، 1964 .
- و) الاتحاد الوطنى للفلاحين الجزائريين ، إحصاءات عن القرى الفلاحية التي تم إنجازها حتى سنة 1979 .
  - 10) جبهة التحرير الوطني ، « الميثاق الوطني ، الجزائر ، 1976
  - 11)رئاسة مجلس الوزراء، « الثورة الزراعية » الجزائر ، المطبعة الرسمية ، 1971 .
- 12) وزارة الفلاحة والإصلاح الزراعي ، « الملتقى الدولى للرعى » ، الجزائر من 22 إلى 27 ابريل 1974 .

#### ثانيا: مراجع ووثائق باللغة الفرنسية:

- 13 Ageron, Ch. Robert, Histoire de l'Algérie contemporaine, Paris, P.U.F., 1970
- 14 Annuaire statistique de l'Algérie (1963 1964).
- 15 Benatia, Farouk, L'Appropriation de l'espace à Alger après 1962. Alger, S.N.E.D., 1977.
- 16 Bourdieu, Pierre, Sociologie de l'Algérie. paris, P.U.F., 1970.
- 17 Boutefnouchet Mostefa, "L'urbanisation en Algérie" in Revue : Sciences Sociales.

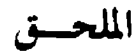
  Alger, O.N.R.S. nº 2, décembre 1979.
- 18 Boyer, Pierre. La vie quotidienne à Alger à la veille de l'intervention française, paris, Hachette, 1963.
- 19 Djilali, Sari, "Les problèmes de restauration du monde rural", in Terre et progrès.

  Alger, M.A.R.A. n° 3, juin 1973.
- 20 Lacheraf Mostefa. L'Algérie Nation et Société. paris, François Maspéro. 1965.
- 21 Lacoste A. et autres. L'Algérie passé et présent. paris, Editions sociales. 1960.
- 22 Launey Michel. paysans algériens La terre, la vigne et les hommes. paris, Editions du Seuil. 1963.
- 23 M.A.R.A., Recensement des coopératives de la révolution agraie. Direction des études et de la planification. Alger, 1974.
- 24 M.E.S.R.S. O.N.R.S., "Villages socialistes et habitat rural". Alger, O.P.U., 1976.
- 25 Prenant A. Essai d'analyse de croissance urbaine en Algérie de 1966 à 1974. Mars 1976.
- 26 Rachid Sidi Boumédien. Urbanisation Aménagement Planification Urbaine Décolonisation à propos d'Alger. (Thèse de Doctorat 3ème cycle en sociologie). Université des sciences sociales de Grenoble. 1979.

- 27 secrétariat socialed'Alger. Monde rural et monde urbain. Alger. S.N.E.D., 1969.
- 28 Tableau de l'Economie Algérienne. 1960.

## \_ مراجع الفصل الرابع \_

- 1 جبهة التحرير الوطني ، « ميثاق الجزائر » ، الجزائر ، مطبعة البعث ، 1964 .
- 2 جبهة التحرير الوطنى ، « الميثاق الوطنى » ، الجزائر ، المعهد التربوى الجزائرى ، 1976 .
- 3 رئاسة مجلس الوزراء ، ﴿ الثورة الزراعية ﴾ ، الجزائر ، المطبعة الرسمية ، 1971 .
  - 4 عبد اللطيف بن أشنهو ، التخطيط والتنمية في الجزائر ، الجزائر ، 1980 .
- و عبد اللطيف بن أشنهو ، الهجرة الريفية في الجزائر ، ترجمة عبد الحميد أتاسى ،
   الجزائر ، مركز الأبحاث في الاقتصاد التطبيقي ، د . ت .
- 6-مصطفى عمر التير، التنمية والتحديث، طرابلس، معهد الإنماء العربى،
   1980.
- 7 جهینة سلطان العیسی ، التحدیث فی المجتمع القطری المعاصر ، الکویت ، شرکة
   کاظمة ، 1979 .
  - المسلم في عالم الاقتصاد ، بيروت ، دار الشروق ، 1976 ، عالم الاقتصاد ، بيروت ، دار الشروق ، 1976 ، 8
     Balandier, (G.), Sens et Puissance, PARIS, P.U.F., 1971.
- M.A.R.A., Recensement des coopératives de la Révolution Agraire, Alger, 10 (Direction des Etudes), 1974.
- M.E.S.R.S., et O.N.R.S., "Villages Socialistes et habitat rural" Alger, O.P.U., 11 1976.
- 12 Moore, (W.), les changements sociaux, Gembloux, Duculot, 1971.



- 207 -مراحل نمو سكان الجزائر من 1830 إلى 1990

| الجمـوع              | الأوروبيــون | الجزائريــون | السنسة |
|----------------------|--------------|--------------|--------|
| 3.000.000            | _            | 3.000.000    | 1830   |
| 2.487.679            | 180.330      | 2.307.349    | 1856   |
| 2.904.104            | 251.942      | 2.652.072    | 1866   |
| 2.807.685            | 344.749      | 2,462.935    | 1876   |
| 3.752.000            | 465.000      | 3.287.000    | 1886   |
| 4.721.000            | 675.000      | 4.046.000    | 1906   |
| 5.444.300            | 828.600      | 4.615.700    | 1926   |
| 5.902.200            | 875.700      | 5.026.300    | 1931   |
| 6.509.600            | 939.500      | 5.570.100    | 1936   |
| 7.569.700            | 909.700      | 6.660.000    | 1948   |
| 8.811.200            | 971.100      | 7.840.000    | 1954   |
| 9.875.000            | 1.052.000    | 8.850.000    | 1959   |
| 12,150.000           | _            | 12.150.000   | 1966   |
| 17.422.000           |              | 17.422.000   | 1977   |
| ( تقدیر ) 26.000.000 | _            | 26.000.000   | 1990   |
|                      |              | <u> </u>     |        |

- 208 -نمو المدن المائة ألفية حتى سنة 1977

| نسبسة النمسو |             | 1977 | 1966 | 1954 | السنـة      |
|--------------|-------------|------|------|------|-------------|
| 77 — 66      | 66 54       |      | 1700 |      | المدينة     |
| 7069         | <b>%99</b>  | 1520 | 897  | 449  | الجزائس     |
| <b>%</b> 59  | <b>%</b> 18 | 491  | 325  | 274  | وهـران      |
| <b>%35</b>   | <b>%116</b> | 325  | 240  | 111  | قسنطينة     |
| <b>%</b> 7   | <b>%</b> 69 | 256  | 150  | 88   | عنابـة      |
| <b>%87</b>   |             | 161  | 86   | _    | البليدة     |
| <b>%</b> 64  | _           | 044  | 88   | _    | سطيف        |
| %33          |             | 108  | 87   | _    | میدی بلعباس |
| %133         |             | 112  | 48   | -    | باتنــة     |
| <b>%</b> 77  |             | 108  | 61   | _    | سكيكــدة    |
| <b>%116</b>  |             | 106  | 49   | _    | الأصنام     |
| 7653         | _           | 109  | 71   | _    | تلمسان      |
| %87          |             | 101  | 63   | _    | مستغانــم   |

( الأعداد بالآلاف )

نمو المدن المتوسطة من 1966 إلى 1977

- 209 -

| التمقع                 |              |      |      | السنــة     |
|------------------------|--------------|------|------|-------------|
| التوقع<br>لسنــــة1987 | معدل النمو   | 1977 | 1966 | المدينة     |
| 155                    | % 80         | 90   | 50   | بجايـة      |
| 150                    | <b>%</b> 70  | 90   | 53   | بسكـرة      |
| 135                    | 970185       | 77   | 27   | ورقك        |
| _                      | <del>-</del> | 75   | 84   | توقسرت      |
| 125                    | <b>%170</b>  | 73   | 27   | بشار        |
| 125                    | %180         | 73   | 26   | تیزی وزو    |
| 120                    | <b>%95</b>   | 72   | 36   | المديـة     |
| 120                    | %306         | 70   | 15   | غرداية      |
| 115                    | <b>%92</b>   | 67   | 40   | تبســة      |
| 105                    | %70          | 63   | 37   | تيارت       |
| 104                    | <b>%82</b>   | 62   | 33   | سعيـــدة    |
| 104                    | <b>%68</b>   | 62   | 37   | معسكر       |
| 102                    | <b>%</b> 71  | 60   | 35   | سوق أهراس   |
| 102                    | %67          | 60   | 36   | قالمة       |
| 102                    | %35          | 60   | 39   | غاليــزان   |
| 100                    | % 142        | 58   | 24   | لحيس مليانة |
| 100 - 85               | % 108        | 50   | 24   | بوسعادة     |
| 100 - 84               | %145         | 49   | 20   | مسبلة       |
| 100 - 85               | <b>%118</b>  | 50   | 23   | المحمديــة  |
| 100 - 86               | <b>%</b> 112 | 51   | 24   | مغنية       |
| 100 - 86               | <b>%104</b>  | 51   | 25   | الجلفة      |
| 50                     | -            | 23   | _    | تامزاست     |

# التصنيف الاستدلالي للقرى الفلاحية

| القرية الفلاحية من<br>الدرجــة الثالثــة                                     | القرية الفلاحية من<br>الدرجــة الثانيــة                                  | القرية الفلاحية من<br>الدرجــة الأولــي                         | التجهيزات               |
|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------|
| عدة مجمعات مدرسية<br>+ مطعم ( بحسب عدد<br>السكان ) + متوسطة<br>( 300 تلميذ ) | مجموعة من 12<br>فصلا + مطعم                                               | مجموعة من ستة<br>فصول + مطعم                                    | المدرسة                 |
| مماثلة لنفس القرية من<br>الدرجة الأولى + ملعب<br>رياضي                       | مماثلة لنفس القرية من<br>الدرجة الأولى                                    | قاعة متعددة الوظائف<br>الاجتماعية ( اجتماعات ،                  | التجهيزات<br>الاجتماعية |
|                                                                              |                                                                           | أنشطة ثقافية ، ألعاب )                                          | والثقافية               |
| مستوصف                                                                       | قاعة للملاج                                                               | قاعة للعلاج                                                     | التجهيزات<br>الصحية     |
| بلدية + قباضة بريدية +<br>مركز للشرطة + وكالة<br>مصرفية                      | فرع بل <i>دى</i> + وكالة<br>بريدية                                        | فرع إدارى                                                       | التجهيزات<br>الإدارية   |
| مماثلة للقرية من الدرجة الأولى + تجارة متخصصة ( حمام ، مقهى ، مطعم ، سوق )   | مماثلة للقرية من الدرجة الأولى + محطة بنزين + محمدات للاستغلالات الزراعية | تغذية عامة ، تجارة ،<br>صغيرة مكملة ( حلاق<br>جزار ، خباز إلخ ) | التجهيزات<br>التجارية   |
| محطة بنزين + خدمات<br>تعاونية زراعية + بلدية<br>متعددة الوظائف               |                                                                           | _                                                               | التجهيزات<br>التقنية    |
| مسجد                                                                         | مسجد                                                                      | مسجد                                                            | التجهيزات الدينية       |
| صناعات تحويلية<br>للمعالجة والتصبير                                          | _                                                                         |                                                                 | أنشطة اقتصادية<br>أخرى  |

<sup>-</sup> Ministère de l'Information et de la Culture. Révolution agraire : Les : الصدر – villages socialistes, coll. visage de l'algérie. Madrid. 1976, p. 40.

- 211 -توزيع القرى الفلاحية حسب الولايات ، وعدد العائلات المستفيدة منها حتى سنة 1979

| ملاحظات            | عدد العائلات المستفيدة | عدد القرى المنجزة | الولايــة                             |
|--------------------|------------------------|-------------------|---------------------------------------|
|                    | 865                    | 7                 | مطيف                                  |
|                    | 844                    | 4                 | ہاتئے                                 |
|                    | 569                    | 3                 | جيجال                                 |
|                    | 262                    | 2                 | قسنطينية                              |
|                    | 183                    | 1                 | ورقك                                  |
| ,                  | 1830                   | 8                 | عنابــة                               |
| لا توجد إحصاعات    | <del>-</del>           | 4                 | البليمدة                              |
|                    | 2774                   | 14                | تيــارت                               |
|                    | 1154                   | 8                 | سیدی بلعباس                           |
|                    | 290                    | 2                 | معسكير                                |
|                    | 325                    | 2                 | بجايسة                                |
|                    | 1193                   | 9                 | بويسرة                                |
|                    | 195                    | 2                 | وهسران                                |
| 3 قرى منها لا      | 742                    | <b>£1</b>         | سعيـــدة                              |
| تتوفر عنها إحصاءات | 750                    | 4                 | أم البسواقسي                          |
| لا توجد إحصاءات    | _                      | 10                | الأمنام<br>تلمسان                     |
|                    | 911                    | 7                 | 1                                     |
|                    | 620                    | 4                 | المديسة                               |
|                    | 650                    | 5                 | تیزی وزو                              |
|                    | 224                    | 3                 | تبــة<br>بشـار<br>أدرار               |
|                    | 688                    | 5                 | بشار                                  |
|                    | 150                    | 1                 | أدرار                                 |
|                    | 181                    | 2                 | قالمة                                 |
|                    | 248                    | 2                 | الأغــواط                             |
| لا توجد إحصاءات    |                        | 4                 | المسيلة                               |
|                    | 492                    | 3                 | بسكرة                                 |
|                    | 270                    | 4                 | المسيلة<br>بسكرة<br>مستغانم<br>سكيكدة |
|                    | 32                     | 1                 | سکیکـده                               |
|                    | 17842                  | 131               | الجمــوع                              |

المصدر: الاتحاد الوطني للفلاحين الجزائريين.

- 212 -فئات التجمعات الحضرية حسب إحصاءات سنة 1977

| العبدد | فئات التجمعات السكانية ( الحضرية ) |
|--------|------------------------------------|
| 4      | 200.000                            |
| 4      | بين 150.000 - 100.000              |
| 17     | بين 50.000 - 100.000               |
| 19     | بين 30.000 - 50.000                |
| 44     | بين 15.000 - 30،000                |
| 40     | بين 15.000 - 10.000                |
| 62     | بين 5.000 - 10.000                 |
| 190    | الجموع                             |

# - 213 -المحتويسات

| الصفحة     | الموضوع                                                             |
|------------|---------------------------------------------------------------------|
|            | المقدمة                                                             |
|            | الفصــل الأول                                                       |
| 5          | الثورة الجزائرية وبناء المجتمع الجديد                               |
| 7          | أولا: جبهة التحرير الوطني وبناء الدولة الجزائرية                    |
| 7          | أ ــ التكامل بين جبهة التحرير وجيش التحرير                          |
| 8          | ب ــ العمل السياسي وبناء الدولة                                     |
| 10         | جـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                              |
| 12         | ثانيا : جيش التحرير الوطني من التنظيم الإداري إلى التطبيق الميداني  |
|            | أ ــ ملامح البناء السياسي لجيش التحرير الوطني                       |
| 13         | ب _ هيكل جيش التحرير الوطني                                         |
| 15         | جـ ــ جيش التحرير الوطنى في الميدان ( معارك 20 أوت 55 )             |
| 18         | ثالثًا : الثورة الجزائرية بين افتراء الأعداء وصراحة الأصدقاء :      |
| 18         | أ _ تفسيرات الساسة الفرنسيين                                        |
| 20         | ب ــ رد جبهة التحرير الوطني                                         |
| 21         | ج _ صيحة الأحرار                                                    |
| 23         | رابعاً: انتفاضة 8 مايو 1948 بين حق الجزائريين وتكهنات المستعمرين: . |
| 24         | أ بداية الانتفاضة                                                   |
| 25         | ب ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                              |
| 27         | خامسا : جيل الثورة أمام مسئوليات الحاضر وتحديات المستقبل :          |
| 27         | أ ـــ الثورة ووضوح المواقف                                          |
| 29         | ب ــ جيل الثورة وواجب المسئولية                                     |
| <b>3</b> 0 | جــــــــ الحخلق الثورى أولا !                                      |

| لصفحة       | الموضوع رقسم ا                                                  |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|
|             | الفصــل الثاني                                                  |
| 35          | الشخصية والثقافة والشباب                                        |
| 35          | أولا: الشخصية الجزائرية بين الإذابة والصمود:                    |
| 36          | أ _ صراع على جميع المستويات                                     |
| 37          | ب ـــ نماذج حية نماذج عيد                                       |
| 38          | جے امتصوا کل شيء ولکن!                                          |
| 40          | د ـــ الشمولية في الثورة الجزائرية                              |
| 41          | هــــ عود على بدء                                               |
| <i>₂</i> 42 | ثانيا: التغيير الثقافي والشخصية الوطنية:                        |
| 42          | أ ـــ أجهزة الثقافة + المثقف                                    |
| 42          | ب ـــ اشتراكية الثقافة أو الثقافة للشعب                         |
| 43          | جـــــــ القيم الروحية والتغير الثقافي                          |
| 44          | د ــ نریدها ثقافة وطنیة ولکنها متفتحة                           |
| 45          | ثالثاً : دور المثقف وأجهرة الإعلام في التوعية السياسية :        |
| 45          | أ ـــ المثقف كمواطن                                             |
| 47          | ب ــ الوسيلة والغاية                                            |
| 48          |                                                                 |
|             | رابعا: الثورة الجزائرية والشباب تكامل واستمرار:                 |
| 48          | أ ــ الشباب ثورة                                                |
| 50          | ب ـــ الوقاية خير من العلاج                                     |
| 51          | جـ ـــ مجرد نماذج                                               |
| 52          | د ــ بين أمس واليوم                                             |
| 53          | هـــــــــ وفى أرض الغربة شباب                                  |
|             | خامسا: البعد الاجتماعي للخدمة الوطنية إسهامات الشباب في التنمية |
| 54          | الوطنية:ا                                                       |

| لصفحمة     | الموضوع رقسم ا                                            |
|------------|-----------------------------------------------------------|
| 54         | أ _ الخدمة العسكرية في الدولة الإسلامية                   |
| 56         | ب ــ فلسفة الخدمة الوطنية استمرار لفلسفة الثورة الجزاثرية |
| 59         | جـ ــ الأبعاد التنموية للخدمة الوطنية                     |
|            | الفصل الثالث                                              |
| 63         | السكان والهجرة والتحضر                                    |
| 65         | _ مدخل : : : مدخل                                         |
| 66         | أولا: سكان الجزائر ( ديموغرافيا ) :                       |
| 66         | أ ــ ظاهرة تستحق الدراسة                                  |
| 68         | ب _ مدى صحة تعدادات السكان على عهد الاستعمار              |
| 69         | ﴿ جـ ـــ مراحل نمو سكان الجزائر                           |
| 70         | ح ــ التوزيع الجغرافي لسكان الجزائر                       |
| 71         | ثانيا : الهجرة الداخلية أو 3 النزوح الريفي في الجزائر ،   |
| 72         | أ ـــ الأرض والإنسان في الريف الجزائري قبل سنة 1830       |
| 74         | ب ــ الاستيطان الفرنسي كعامل رئيسي في النزوح الريفي       |
| <b>7</b> 7 | جـــ بعض المعطيات الإحصائية عن الهجرة الريفية             |
| 80         | ثالثا: النمو الحضرى تحضر أم تريف ؟                        |
| 80         | أ ـــ النمو الحضرى في الجزائر خلال (120) سنة              |
| 84         | ب ـــ هل نحن أمام ظاهرة للتحضر أم التريف ؟                |
| 84         | جـــــــ التحولات المختلفة                                |
| 85         | رابعا: النزوح وأثره على بناء الأسرة الجزائرية             |
| 85         | أ ــ بين الهجرة والنزوح                                   |
| 86         | ب ـــ النزوح الريفي وظاهرة التمو الحضرى في الجزائر        |
| 88         | جـــــــ الأسرة الريفية النازحة في الوسط الحضرى           |
| 89         | كهر _ مشكلات الأسرة الريفية في الوسط الحضرى               |

| لمفحة | الموطسوع وقسم ال                                                                        |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|       | ﴿ ﴿ ﴿ لِلْمُ النَّائِجِ الْمُترَّبَةُ عَنْ نَزُوحِ الْأُسْرَةُ الرَّيْفِيةِ إِلَى الوسط |
| 91-   | الحضرىا                                                                                 |
| 92    | و ـــ من مشكلات النزوح إلى خارج الوطن                                                   |
|       | الفصـل الرابـع                                                                          |
| 95    | من مظاهر التنمية والتحديث في المجتمع الجزائري(62 - 1980)                                |
| 97    | أولاً: بين التنمية والتغير والتحديث                                                     |
| 100   | ثانيا : التخلف والتحديث في فكر الفيلسوف الجزائري ( مالك بن نبي )                        |
| 103   | ثالثا: التصنيع واليد العاملة الريفية                                                    |
| 105   | رابعا: التحضر والتحديث بين الريف والمدينة                                               |
| 105   | أ ــ التحضر كمعوق للتنمية                                                               |
| 106   | ب ــ التحضر كمحرك للتنمية                                                               |
| 107   | جـــــــ ما وراء التصنيع الثقيل                                                         |
| 107   | خامساً : دور القرية الفلاحية في تنمية وتحديث الريف الجزائري :                           |
| 107   | أ ـــ القرية الفلاحية كإحدى دعائم الثورة الزراعية                                       |
| 109   | ب ـــ وظيفة القرية الفلاحية وأهميتها فى تحديث الريف الجزائرى                            |
| 111   | جــــــ من نتائج دراسة سوسيولوجية لقرية فلاحية                                          |
|       | الفصيل الخاميس                                                                          |
| 115   | الريف وسياسات التنمية                                                                   |
| 117   | أولا: التسيير الذاتي في الريف الجزائري                                                  |
| 117   | أ ـــ الاستيطان الفرنسي واغتصاب الأراضي                                                 |
| 120   | ب ـــ ميلاد تجربة إنسانية جديدة                                                         |
| 123   | جـــــــ مراحل تطبيق التسيير الذاتى فى القطاع الزراعى                                   |
| 124   | د ــ الجانب التنظيمي للقطاع المسير ذاتيا                                                |
| 125   | هــــــــ أرقام ودلالات                                                                 |

| الصفحة | الموضوع رقسم                                                  |
|--------|---------------------------------------------------------------|
| 127    | و ـــ بين المد والجزر                                         |
| 128    | ز ـــ أين الأرباح ؟                                           |
| 129    | حــــ العمال وظروف العمل                                      |
| 130    | ط ـــ رعاية العمال ماديا ومعنويا                              |
| 131    | ثانيا : علم الاجتماع التطبيقي وبناء القرية النموذجية :        |
| 131    | أ ـــ التنمية عملية ثورية                                     |
| 133    | ب ـــ بين الأنثروبولوجيا وعلم اجتماع التنمية                  |
| 134    | جـ ــ علم الاجتماع التطبيقي والقرية الفلاحية                  |
| 136    | د ـــ البناء المورفولوجي للقرية المنتظرة                      |
| 136    | هــــــ أشياء لا بد منها                                      |
| 137    | و ـــ السكن الريفي بين التقليد والتجديد                       |
| 138    | ز ـــ القيم الروحية وتخطيط القرية                             |
| 139    | ح ـــ الجهود الذاتية في بناء القرية                           |
| 140    | ط ـــ القرية ليست هي المدينة                                  |
| 140    | ثالثاً : الاتحادات الفلاحية كأداة للتنمية في الريف الجزائري : |
| 141    | أ ــ فلسفة الاتحادات الفلاحية                                 |
| 142    | ب ــ بين وظيفة الاتحاد وبنائه                                 |
| 143    | جـــــــ بين الحاضر وآفاق المستقبل                            |
| 143    | رابعاً : التغيير الثقافي كأداة للتنمية في الريف :             |
| 144    | أ أبعاد التخلف الثقافي                                        |
| 145    | ب ــ فلسفة التغيير الثقافي                                    |
| 146    | َ جے اعتبارات منهجية لا بد منها                               |
|        |                                                               |

| الصفحية | وضوع وقسم                                                       | المو         |
|---------|-----------------------------------------------------------------|--------------|
|         | الفصل السادس                                                    |              |
| 143     | الراوة ومشكلات التوطين والتكامل:                                | البه         |
| 151     | لا : تأملات سوسيولوجية في مشكلة البداوة العربية                 | أولا         |
| 157     | يا : البداوة بين الماضي والحاضر :                               | ثانه         |
| 158     | أ ـــ الثقافة التقليدية والعامل التكنولوجي                      |              |
| 158     | ب ــ عودة إلى الماضي                                            |              |
| 159     | جے _ إلى بلد الجمل والملح                                       |              |
| 160     | د ــ آفاق المستقبل                                              |              |
| 161     | نا: نمط الحياة البدوية في الجزائر:                              | ئالد         |
| 161     | آ ــ بين الاستقرار والتوطين                                     |              |
| 163     | ب ـ تصنیف البداوة                                               |              |
| 165     | جــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           |              |
|         |                                                                 |              |
|         | بعا : بدو « الأرباع » نموذج لنمط البدلوة الكاملة :              | راي          |
|         | أ ــ من هم يدو الأرباع ؟                                        |              |
| 168     | ب ـــ الوسط الجغرافي لبدو الأرباع                               |              |
| 168     | ج _ النشاط الاقتصادي                                            |              |
| 169     | د ـــ التنقل والارتحال                                          |              |
|         | هــــ من سياسة توطين الهدو فى الجزائر ( توطين بدو الأرباع فى قر |              |
| 170     | اصر شهرة)                                                       | النا         |
|         | القصل السابع                                                    |              |
| 173     | داوة فى أقصى الجنوب ــ بدو الطوارق                              | البا         |
| 175     | لاً : النمو والتنشئة عند بدو الطوارق                            | آ <i>و ا</i> |
| 178     | يا : البداوة والحكم المحلى :                                    | ثاني         |

| لصفحة | الموضوع رقم ا                                             |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| 178   | أ ــ تطور الإدارة المحلية بتامزاست                        |
| 180   | ب ـــ استقرار البدو المشكلة رقم واحد                      |
| 181   | جـ ــ إدارة مرهقة                                         |
| 181   | ثالثا: الهجرة إلى تامزاست ـــ أسبابها ونتائجها            |
| 185   | رابعا: النشاط الاقتصادي وتفكك أنظمة الإنتاج التقليدية:    |
| 185   | أ _ تفكك أنظمة الإنتاج التقليدية                          |
| 188   | ب ـــ النظام الزراعي التعاوني في منطقة الهجار             |
| 189   | جـ ـــ العمل المأجور وتغير البناء الاجتماعي التقليدي      |
| 192   | خامساً : التعليم كأداة للتنمية الاجتماعية في الوسط البدوي |

اغز طبع على مطابع حيوان المحطبوعات الجاهدة المركزية . بن عكنون الجزائر